# קובץ הערות וביאורים



aterate at eater cate at eater cate at cate at a sale at eater at a sale at a sale at a sale at a sale at a sa

n experience experienc

יוצא לאור ע"י תלמידי ישיבת מתיבתא דקארל ספרינגס פלרידה שנת חמשת אלפים שבע מאות שבעים ואחד לבריאה

©

כל הזכויות שמורות Published and copyrighted by Mesivta of Coral Springs

### פתח דבר

לכבוד יום הבהיר, יום עשתי עשר לחודש ניסן חודש הגאולה, נשיא לבני אשר, אשר "הוא יתן מעדני מלך", יום הולדת הק"ט, הבעל"ט, - הננו מוציאים לאור קובץ מיוחד שנכתב ע"י תלמידי ישיבתינו שי'.

הקובץ כולל בתוכו הערות וביאורים מהסוגיות שלמדו במשך השנה בנגלה ודא"ח, ויגעו התלמידים לברר וללבן כל דבר ולהוציא מתחת ידם ביאור זך ונקי ובתוך "חשק מיוחד להתלמידים"<sup>1</sup>, ולפעלא טבא אמרינן יישר חילא. "וגדול תלמוד שמביא לידי מעשה" הצטרפו לכל סוגיא הוראה בנוגע לפועל, ובסגנון רבינו "תורה מלשון הוראה".

ודבר בעתו הוא – בתור מתנה לכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו, וכמו שהדגיש כמה פעמים שתוכן מתנה הוא תלוי על דעת המקבל, ובנוגע לתמימים הרי "תפקידם ושליחותם היא ללמוד תורה, תורת הנגלה ותורת החסידות"<sup>2</sup> – תקוותנו שזה יגרום נחת רוח רב לכ"ק אדמו"ר נשיא דורינו ועי"ז נתחזק כולנו באור וחום ההתקשרות ו"נלך בדרך הישרה אשר הורינו מדרכיו ונלכה באורחותיו נס"ו."<sup>3</sup>

הוכנס פנימה גם ליקוט בענין השתלשלותה של מכירת חמץ, וחידוש אדה"ז בדבר זה – ואי"ה יהי' לתועלת גדולה היא למבקשי ה' לברר הענין לאשורה.

מכתב י"א אלול תשמ"ט  $^{1}$ 

אג"ק ח"ו ע' קל"א <sup>2</sup>

ז"כ"ז מגה"ק סי' כ"ז <sup>3</sup>

ואנו תפילה, ש"מטה עוזך ישלח ה"" (תהילים ק"י:ב<sup>4</sup>) שיהי' תומ"י ממש כהרף עין, הגאולה האמיתית והשלימה, ובעוד שנה זו ממש "נאכל שם מן הזבחים ומן הפסחים" בבית המקדש השלישי, "ונודה שם שיר חדש על גאולתינו ועל פדות נפשנו".

\* \* \*

We are proud to present this collection of dissertations written by the talmidim of the Mesivta of Coral Springs. The boys independently researched and explored their chosen topics and pulled the ideas together in a cohesive essay. By writing their compositions, they have demonstrated a degree of mastery of the subjects they studied.

Each dissertation concludes with a practical lesson, a hora'ah. The Rebbe emphasized time and time again that all learning needs to come to expression in how we live our daily lives. As we print this collection in honor of the Rebbe's birthday, 11 Nissan, we hope that both the learning and lessons have a true impact on the lives of our talmidim.

Included in this collection is a part of a section of the סוגיות – Topics in Halacha - curriculum created by the Mesivta. This section explores the history behind the sale of chametz for Pesach and provides a number of original sources that discuss the halachic details of the sale. It also includes brief biographies of

ע"פ המנהג לומר קאפיטל תהילים המתאים למספר שנותיו – (אג"ק ח"י ס"ע נ"ג) – מתחילים בי"א ניסן שנה זו לומר מזמור זו בתהלים בי"א ניסן שנה זו לומר מזמור זו בתהלים

the סוגיות and אחרונים not mentioned in earlier סוגיות. We encourage you to set aside time over Pesach to learn this סוגיא with your son, for a taste of the Mesivta experience.

Wishing you a חג כשר ושמח. May we spend this פסח together in ירושלים with Moshiach!

#### 8003

מתיבתא ד'קורעל ספרינגס ימים הסמוכים לי"א ניסן תשע"א

#### מפתח

| הרב יוסף יצחק דענב                           |
|----------------------------------------------|
| סוגיית מכירת חמץ לעי                         |
| הרב חיים דוד יאנאוו                          |
| דווקא בגשמיות<br>הרב אלכסנדר זאב הי          |
| יייב אכטנור יאב יי<br>דרגת אחשורוש - אחר     |
| דו גונ אוושוו וש - אווו<br>הת' ברוך משה קארף |
| עירוב כהלכהרוב<br>ר' יצחק יעקב ברנשט         |
| חמרתא מעברתא בעל                             |
| הת' יוסף יצחק בארט                           |
| עד דלא ידע                                   |
| הת' בנימין בייער                             |
| העידית של מי<br>הת' שמואל גראנר              |
| החילוק בין הד' כהנים<br>הת' שלמה סלזר        |
|                                              |
| נזקקין לתובע תחלה<br>הת' שאול פניג'ל         |
| הנשמה יתירה של שבו                           |
| הת' מנחם מענדל עזו                           |
| האם יש לאדם להשתד<br>הת' ליאור ציון ממן      |
| הפירוש בסמוך למ <u>נ</u> חה                  |
| הת' מנחם מענדל סיי                           |
| הזמנים על פי הש"ס<br>הת' מנחם מענדל פיי      |
|                                              |

| 64 | הטעם של בדיקת חמץ                                                   |
|----|---------------------------------------------------------------------|
| 66 | החיוב של ארבע כוסות                                                 |
| 70 | ספר שאינו מוגה<br>הת' שמואל עוונס                                   |
| 73 | כנעני שנתגייר<br>הת' אלי פאפער                                      |
| 77 | החילוק בה"מה נשתנה" של המשנה וה"מה נשתנה שלנו<br>הת' דוד משה פערשין |
| 79 | שיטת הראשונים בהשגחה העליונה                                        |
| 82 | האם צינים ופחים בידי אדם או לא?<br>הת' מנחם מענדל קול               |
| 85 | קים ליה בדרבה מיניה                                                 |
| 88 | חתימת העדים                                                         |

#### חצי שיעור

הרב יוסף יצחק דענבורג שליח ראשי דקארל ספרינגס

רמב"ם פ"א הל' חמץ ומצה ה"ז: "האוכל מן החמץ עצמו בפסח כל שהוא הרי זה אסור מן התורה שנאמר לא יאכל (שמות יג:ג)." והקשו מפרשי הרמב"ם (כסף משנה, משנה למלך) וזה לשונם, "למה לי קרא בחמץ בפסח, הא בכל איסורים שבתורה קי"ל חצי שיעור אסור מן התורה."

אעפ"כ בנוגע לחצי שיעור של **מצוה** כגון במצות אכילת מצה, מסיק המשנה למלך, "האוכל פחות מכשיעור לא עשה ולא כלום." ומשמעות העניין הוא שאכילת חצי שיעור לא מיקרי אכילה.

וראיה לזה באו"ח הל' פסח (סי' תפ"ה): מי שנשבע שלא לאכול מצה כל השנה אסור לו לאכול מצה בפסח. ואי נימא דמקיים המצוה גם בחצי שיעור אמאי אסור לו לאכול מצה, והלא לענין שבועה שיעורו "שלא לאכול" בכזית דוקא, וא"כ אמאי לא יאכל חצי זית מצה, אלא בפשטות דפחות מכשיעור הוא לא כלום בנוגע למצוה.

והנה בס' יד המלך מדייק מלשון הרמב"ם (פ"ו ה"א) להיפך דמי שאין לו שיעור מצה מ"מ מצוה עליו לאכול גם פחות מזה, ועי"ז הוא מקיים גם כן עכ"פ מקצת המצוה. והדיוק הוא ממה שהרמב"ם אינו מזכיר ענין שיעור (כזית) רק בקרבן פסח ואכילת מצה ולא במצות אחרות. ומסביר שהמצוה דאכילת מצה תלוי בשיעור איסור חמץ, דכל שישנו בבל תאכל חמץ ישנו באכול מצה, ולכן באלו דוקא הוצרך הרמב"ם לכתוב שיעור דהנה מצות אכילת מצה הוא רק באופן שאילו זהו חמץ ויש בו לאו גמור של לא תאכל, אזי הוא מקיים מצוות אכילת מצה באכילה זו - ומעין זה בענין חצי שיעור דאע"פ שאין בו לאו, מ"מ יש בו איסור, וזהו מן התורה. ולכן כשאוכל חצי זית מצה, ממילא הוא מקיים מקצת המצוה.

ולכאורה חידוש של יד המלך דכל מ"ע (חוץ ממצה) לא שייך לומר ששיעורו בכזית הוא נגד כמה סוגיות בש"ס שכתוב בפירוש ששיעור אכילה הוא בכזית. וראיתו באכילת קדשים אינה ראי' כ"כ, שהרי באכילת קדשים ותרומה אין המצוה על כל כהן וכהן באופן דחיובא

דגברא, כ"א חיובא הוא על כל הכוהנים שהקדשים יהיו נאכלים שלא יבואו לידי נותר ולא לידי הפסד, משא"כ במצוה ששם העיקר האכילה והמצוה אגברא.

ואפשר יש ליישב כל הקושיית הנ"ל מהחקירה של פרי מגדים (יורה דעה ס"י ס"ה) שנסתפק בענין "חזי לאצטרופי" הנאמר בחצי שיעור, ומסביר זה בשני אופנים: א) חצי שיעור אסור דחיישינן דילמא אתי למיטעי ולאכול שיעור שלם, או ב) שחצי כזית ראוי להצטרף עם חצי שיעור אחר ואז לוקה משום אכילת זית, הרי זי מוכיח שהחצי זית הראשון שם איסור עליו. ויש כמה מיני נפק"מ להלכה בין ב' הפירושים, הראשון שם איסור עליו. ויש כמה מיני נפק"מ להלכה בין ב' הפירושים, וכמו האם אוכל חצי שיעור קודם צאת הכוכבים באחרון של פסח (או יום כיפור), שלפי פי' הא' כיון שלא שייך לבא לאיסור של אכילת שיעור שלם צריך להיות מותר, משא"כ לפי פי' הב' גם בזה יהי' אסור. על פי חקירה זו י"ל עוד נפמ"נ בעצם האיסור דחצי שיעור, אם זהו איסור בהחפצא היינו דגם בחצי שיעור יש עליו שם איסור (כפירוש הב') רק דאינו חייב מלקות, או דזהו רק איסור על הגברא מטעם גזירה (כפירוש הא'). (עיין בלקו"ש ח"ז בפ' מצורע שיחה ב' עמוד 110 והערות שם)

וע"פ חקירה זו יובן מה שכתוב ביורה דעה סי' רל"ח ס"ד במי שנשבע שיאכל חצי שיעור נבילה שהביא המחבר שיטת הרמב"ם שהשבועה חלה על חצי שיעור, ובש"ך שם מביא שיטת הרשב"א שחולק על זה וס"ל דאין שבועה חלה על חצי שיעור. וי"ל שמחלוקותם תלוי' בחקירה הנ"ל, דאם נאמר שהאיסור הוא על החפצא הנה אז אין שבועה חלה על חצי שיעור, מידי דהוי כשאר איסורין שיש בהם איסור שאין שבועה חל על מה שכבר הושבע במעמד הר סיני, אבל אי נימא כפי' הא' שענין חצי שיעור הוא כעין גזירה ומשום הרחקה הנה אז שפיר חלה השבועה על חצי שיעור.

ועפ"ז י"ל ג"כ בענין קיום מצות עשה בחצי שיעור, שזה יהי' תלוי בב' הסברות הנ"ל. דאם הטעם של חזי לאצטרופי הוא משום גזירה שלא יבוא לאכול זית שלם, במ"ע זה אינו שייך, אבל לפי' הב' חזי לאצטרופי הוי מטעם הוכחה שיש בהחצי שיעור שם דבר וזה שיעור חפץ של איסור, סברה זו שייך גם גבי מצות עשה.

ולפי זה י"ל דהרמב"ם אזיל לשיטתי' שהאיסור דחצי שיעור מה"ת רק מטעם גזירה, ולכן גבי מצות מצה הנה כל הענין של חצי שיעור לא שייך. וחוץ מזה, הנה מצד היקש דאכילת מצה לאיסור איסור חמץ (כל שישנו בבל תאכל חמץ ישנו באכול מצה וכל שאינו וכו'), ולזאת הקדים הרמב"ם בפ"א מהלכות חמץ ומצה דאיסור חצי שיעור בחמץ הוא שונה משאר איסורין, שזה נלמד מקרא מיוחד ולא משום דחזי לאצטרופי, וא"כ האיסור דחצי שיעור גבי חמץ הוא איסור בהחפצא. ולאחרי הקדמה זו יובן פסק הרמב"ם בפ"ו גבי קיום מצות עשה דמצה, שמצד ההיקש דאכילת מצה לאכילת חמץ, יוצא לנו שבאכילת חצי שיעור מצה הוא מקיים ג"כ את המצוה במקצתה כיון דבחמץ ומצה הנה ענין החצי שיעור בשניהם הוא שונה מענין חצי שיעור של כל האיסורין שבכל התורה.



# סוגיית מכירת חמץ לעיונא

הרב חיים דוד יאנאווסקי ר"מ בישיבה

How does מכירת חמץ work?

It is common knowledge that the מחדש was שלטער רבי some regarding מכירת החמץ. What are they?

#### מקור המכירה

וכמה פרטים בדיני המכירה מתוך דברי האחרונים

The idea of selling חמץ in order to buy it back after פסח was very uncommon in the times of the אמוראים. There is only one found, in the תוספתא below. It became very common in the times of the early אידן when אידן owned taverns etc. as will be mentioned in the "ב"ח.

תוספתא מסכת פסחים פרק ב הלכה ו - ז

ישראל וגוי שהיו באין בספינה וחמץ ביד ישראל הרי זה מוכרו לנכרי ונותנו במתנה במתנה וחוזר ולוקח ממנו לאחר הפסח ובלבד שיתנו לו במתנה גמורה.  $^{3}$ 

רשאי ישראל שיאמר לנכרי עד שאתה לוקח במנה קח במאתים שמא רשאי אצטרך ואבוא ואקח ממך אחר הפסח $^{3.4}$ 

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> On pg. 6

או נותנו (מפרשי התוספתא) <sup>2</sup>

אונים Many גירסא have a אירסא that concludes עי' בבית יוסף בע' 5. ובלבד שלא יערים.

 $<sup>^4</sup>$  i.e. The אני was buying a מאתים worth of מה and the ישראל asked him to buy מאתים worth of חמץ, hinting that he will buy the extra מנה worth of חמץ from him after פסח from him after חמץ שמר מנה מנה של הרמב"ם חמץ ומצה פרק ד הל' ו). There are other ראשונים that explain this הלכה a little differently.

א עמוד דף אס דף מסכת מסכת "מסכת הריטב" א חידושי הריטב"א

וכל שזכו בו הגוים קודם זמן איסורו ודאי מותר הוא לאחר הפסח כחמץ של נכרי והכי איתא בתוספתא (פ"ב ה"ו), ובלבד שלא יערים , אבל אם הערים והוא רגיל לעשות כן בכל שנים למכור לגוי קודם הפסח וליטול לאחר הפסח קנסינן ליה והוא אסור לו ולכל ישראל לאחר הפסח.

#### רמב"ם הלכות חמץ ומצה פרק ד הלכה ו - ז

- (ו) ישראל וגוי שהיו באין בספינה והיה חמץ ביד ישראל והגיעה שעה חמישית הרי זה מוכרו לגוי או נותנו לו במתנה וחוזר ולוקחו ממנו אחר הפסח, ובלבד שיתננו לו מתנה גמורה.
- (ז) אומר הוא ישראל לגוי עד שאתה לוקח במנה בוא וקח במאתים, עד שאתה לוקח מגוי בוא וקח מישראל שמא אצרך ואקח ממך אחר הפסח, אבל לא ימכור לו ולא יתן לו על תנאי, ואם עשה כן הרי זה עובר על בל יראה ובל ימצא.

טור אורח חיים סימן תמח

ואם מכרו או נתנו לעכו"ם קודם הפסח מותר ובלבד שיתננו לו במתנה גמורה ורשאי לומר לו עד שאתה לוקח במנה קח במאתים שאקחנו ממך אחר הפסח.

בית יוסף

רבינו ירוחם (נתיב ה חלק ה מו.) כתב על תוספתא זו ... ובלבד שלא יערים. ואיני מבין דבריו דהא שרי ליתנו לגוי במתנה ולחזור וללקחו אחר הפסח ואין לך הערמה גדולה מזו ואפילו הכי שריא מאחר

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> יים טוב בן אברהם אשבילי (the last name denotes that he was from the city of Seville) was born circa 'י יום טוב (1250) in Saragossa, Spain. He learned in Barcelona under the א"ב, the greatest רא"ה. The ראב". The איים הב יא היטב"א of the בי"ב. The wrote a פירוש on the מורה הנבוכים. He wrote a ספר הזיכרון, against the criticisms of the מורה הנבוכים. He was ספר הזיכרון ווה in his הי"ם in his הי"ם in his פירוש על התורה המבוכים.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 2 טי' בהערה

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The ריטב"ע understands this תוספתא as a בדיעבד. In truth that is the simple reading of the first ישראל was stuck on a boat and would need food after מי. However, the second דין does not mention a בדיעבד case. עי' ברבינו מנוח על. הרמב"ם חמץ ומצה פרק ד הל' ו

שמוציאו מרשותו לגמרי. ואפשר דשלא יערים דקאמר היינו לומר שלא ימכור לו ולא יתן לו על תנאי.

וכתוב בתרומת הדשן (ח"א סימן ק"כ) מי שיש בידו עניני חמץ ורוצה לתתם לגוי חוץ לבית במתנה גמורה ... יראה דשרי<sup>8</sup>... ונראה מדברי בעל תרומת הדשן בתשובה זו ובתשובה שקודם לה (שם סי' קיט) דלא בעל תרומת חמץ לגוי אלא אם כן הוא גוי שמחוץ לבית.

ב"ח

תוספתא הביאה הרא"ש בפרק כל שעה בזה הלשון שמא אצטרך ואקחנו ממך? ... אבל באגודה (פ"ב סי' כב) כתב בזה הלשון "עד שאתה לוקח במאתים קח ממני במנה ואני אחזור ואקנה ממך אחר הפסח", אלמא דרשאי להבטיחו שיחזור ויקנה ממנו וכדברי רבינו<sup>10</sup> ... גם מפורש באגודה דרשאי לומר לגוי שיקנהו בזול ... כיון דהמכירה היא עכשיו מכירה גמורה בלי הערמה...

כתוב בתרומת הדשן (בסימן קי"ט) ראוי להורות לתת לגוי מחוץ לבית וכו' משמע שצריך שהחמץ עצמו יהא חוץ לבית והב"י בשלחן ערוך (סע' ג) כתב ואם מכרו או נתנו לגוי שמחוץ לבית קודם הפסח...

ובמדינה זו שרוב משא ומתן הוא ביין שרף ואי אפשר להם למכרם לגוי מחוץ לבית ... יש להתיר בענין זה שימכור לגוי כל החמץ שבחדר וגם החדר עצמו ימכור לגוי, אלא ... צריך שיהא מַתנֶה עם הגוי ושיאמר לו אני מקנה לך גם החדר בכסף זה שאתה נותן לי אע"פ שלא כתבתי לך שטר על מכירה זו ... ומיהו צריך למסור לגוי גם המפתח דאם לא כן כיון דדעת ישראל לחזור ולקנות חמץ זה אחר הפסח הוה ליה כמשכיר ביתו.

 $<sup>^{8}</sup>$  The full text of the תרומת הדשן is quoted on pg. 9.

 $<sup>^{9}</sup>$  שמא" is שמא that it is only מותר ברמיזה.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> The טור also takes out the word שמא.

שולחן ערוך אורח חיים סימן תמח סעיף ג

חמץ של ישראל שעבר עליו הפסח, אסור בהנאה אפילו הניחו שוגג או אנוס. ואם מכרו או נתנו לאינו יהודי שמחוץ (א) (ב) (ג) לבית קודם הפסח, אע"פ שהישראל מכרו לאינו יהודי ויודע בו שלא יגע בו כלל אלא ישמרנו לו עד לאחר הפסח ויחזור ויתננו לו, מותר ובלבד שיתננו לו מתנה גמורה בלי שום תנאי, או שימכרנו לו מכירה גמורה בדבר מועט; אבל מתנה על מנת להחזיר לא מהני.

ט"ז<sup>11</sup> ס"ק ד

עיקרא דמלתא לא נלע"ד דהא איתא בהדיא (פ"ק דף ו.) דייחד לו קרן זוית לחמצו של עכו"ם אינו זקוק לבער דעכו"ם כי מעייל לדנפשיה קא מעייל משום שנא' לא ימצא בבתיכם יצא זה שאינו מצוי בידך ... ושמע מינא דאפילו בבית מהני בייחד לו קרן זוית אלא ודאי דגם תרומת הדשן לא בא למעט יחד לו קרן זוית דזה קרוי נמי חוץ לבית ישראל כנלע"ד פשוט.

ופשוט הוא שהחמץ יהיה מונח במקום שהעכו"ם יכול לכנוס שם מעצמו ... וכל שכן שלא יסגירנו במסגרת וישראל יחזיק המפתח בידו או יניח חותמו עליו. וגם צריך שימכור לו בפירוש אותו החדר עם החמץ שבו דאל"כ הרי הוא בבתיכם וכל שאינו עושה בדרך שזכרנו הרי זה עובר בבל יראה ובבל ימצא וחמצו לאחר הפסח אסור בהנאה.

ודבר פשוט הוא שאין למכור החמץ למומר דאע"פ שחטא ישראל הוא.

 $<sup>^{11}</sup>$  was born in מחבר שמ"ו (1586) in Ludmir, Poland. He was a תלמיד of his older brother, מחבר שו"ת מהר"י לוי), he married the daughter of the חב". He was appointed ב" of Posen, and subsequently ב" of Ostraha, where he established a ישיבה. Miraculously saved during the Cossack uprisings of חת"ח ות"ח, he wandered from place to place, until he returned to Poland and was appointed בי of Lemberg. He was a member of the חנד ארבע ארצות ארצות סורי זהב) (ב" ועד ארבע ארצות ארצות), was first published in "ו" (1646), and quickly became one of the most prominent שיר של to the שיר"ע alongside the "ע שפתי כהון), a younger contemporary of the י" שיר שיר שיר שיר שיר שיר שיר וועד ארבע ארצות הדעף האחרון האחרון בולד הבסף to these in a חלקי שיר מידי בולד האחרון both of which have been published in the back of פירושים on the other ש"ר שור"ע יורה דעה on the other שיר של was first published many years after his מירוש in נפטר (1667).

מגן אברהם<sup>12</sup> ס"ק ד"

ואם יש לו חמץ הרבה ואי אפשר להוציאו חוץ לבית ימכור לו גם החדר. אלא כיון דקיימא לן דעכו"ם אינו קונה קרקע בכסף אלא עם החדר. אלא כיון דקיימא לן דעכו"ם אינו קונה לו בכסף לחוד. צריך למסור השטר יתנה עמו בתחלת המקח שמקנה לו בכסף לחוד. צריך למסור לו המפתח שיכול ליכנוס שם דאם לא כן הוה ליה כהערמה בעלמא (ב"ח) ...  $^{13}$ ...

מערי תשובה ס"ק ח"

... ופעם אחת אירע שנכרי הקונה מרתף משקים הלך בימי הפסח בכל פעם למרתף והיה שותה ושכור והמשקים היו יקרים שהיה עולה להפסד גדול ... ויעצתי לו שבעת שהנכרי נופל ומשתקע בשינה יקח המשרת שלו המפתח מכיסו והוא ידמה בנפשו שנאבד ממנו וכולי האי לא עביד שיעשה לו מפתח אחר וכן עשה ועלה כהוגן 14.

ושמעתי שגדול אחד נשאל לפניו כזאת ולא השיב לשואל דבר רק כשהלך מאתו שלח אחר הנכרי ואמר לו שצריך בשליחות אגרת על כמה פרסאות וקצץ לו שכר ובשהות ההליכה וחזרה עברו ימי הפסח.

12 שצ"ז was born circa "שב"ז (1637) in Gombin, Poland. As a youth he witnessed the Cossack uprisings in ת"ח ות"ח, in which most of his family was murdered. די studied for many years in Lissa, and was appointed as די in Kalisch. He wrote the מגן אברהם on פירוש on שו"ע אורח חיים on עולת שבת שבת של של של שברהם, a שו"ע אורח חיים on עולת שבת שבת before he was thirty. However, the publication of two similar works, אורח מגן אברהם של מגן אברהם מגן אברהם מון אברהם מון אברהם של מירה מירה מירה מירה מירה מון אברהם של מעורה מירה מון אברהם של עוברהם מגן אברהם של to those works. Only after מגרושים שבירושים to the שי"ע. At times, however, it is difficult to understand due to its terse style. The מבאר מון ווראים all the difficult

pieces in מגן אברהם. The מגן אברהם also wrote a פירוש on ילקוט שמעוני, named זית, named

רענן. He was רמטן in Kalisch in תמ"ג. (1683).

The משאת בנימין will be quoted after the משאת בנימין

 $<sup>^{14}</sup>$  This seems to be based on the חק יעקב that holds that as long as the מפתח was given at the sale, if later on the גוי is barred access from the room מותר the מותר.

#### מעשה הקנין

Until the times of the early מכירת חמץ, אחרונים was fairly simple since nobody had much חמץ. Once the אידן were forced into managing inns and taverns etc. they had to stock up on large quantities of חמץ.

This change created a major problem. A גוי with a גוי, especially מטלטלין, has some restrictions. A מטלטלין and via a קנין סודר don't work. רש"י gives the option of תוס', while 'תוס', while 'קנין מקום.

The לכתחילה that לכתחילה we should follow both רש"י and 'תוס', necessitating a valid קנין מקום or משיכה.

Being that there was so much אחמץ it was difficult to find buyers to buy the משיכה for its proper value and a משיכה was impossible. $^{15}$ 

The תרומת הדשן seems to be the first to deal with this issue.

תרומת הדשן סימן קכ

שאלה: מי שיש בידו עניני חמץ סמוך לפסח, וקשה עליו לבערם ורוצה לתתם לנכרי חוץ לבית במתנה גמורה. ואותו נכרי הישראל מכירו ויודע בו שלא יגע בהן כלל, אלא ישמרם לו עד לאחר הפסח ויחזור ויתנה לו. שרי כה"ג או לאו?

תשובה: יראה דשרי, רק שיתנם לו במתנה גמורה בלי שום תנאי, או שימכרם לו מכירה גמורה בדבר מועט...

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> The ב"ח, ט"ז ומגן אברהם that were quoted earlier mention the idea of קנין מקום. We will discuss it more באריכות towards the end.

The תרומת הדשן does not explain how this sale is not a הערמה even though it's not being sold for its value.

The אחרונים until the אלטער רבי give a few options.

#### [א] בגילוי דעת סגי

שו"ת משאת בנימין <sup>16</sup> סימן נט"ו

רש"י אית ליה דנכרי קונה בכסף לבד. ור"ת אית ליה דבעי משיכה או קניית מקום<sup>18</sup>. דע אהובי בני שלכתחילה בעי לצאת ידי שניהם רש"י ור"ת שיהא הקנין בכסף וגם במשיכה או בהקנאות מקום ... אבל בדיעבד קנה בכסף לבד משום דרוב המחברים הסכימו לדעת רש"י ...

ועוד נראה דגבי חמץ מיד כשיגיע זמן איסורו לאו דידיה הוא ולאו ברשותיה הוא ורחמנא דאוקי ברשותה לעבור עליו בבל יראה ובל ימצא<sup>19</sup>. והאי כיון דמכר לנכרי קודם זמן איסורו גלי בדעתיה דלא ניחא ליה למהוי ליה זכותא בגויה הלכך בקנין כל דהוא נפק מרשותו לרשות הנכרי<sup>00</sup> ... ונראה שעל זה סמך בתרומת הדשן שהתיר ליתן במתנה עניני חמץ לנכרי המכירו ... אלא היינו טעמא כדפרישית לעיל דבחמץ קנין כל דהוא קונה.<sup>11</sup>

 $^{20}$  i.e. a קנין גמור is not necessary since מחייב it's not his and the מריב if he's not מגלה דעת that he doesn't want it.

 $<sup>^{16}</sup>$  ש"י- ש"פ (1550-1620). He was a וויס לניק (1550-1620) ש"י- ש"פ (1550-1620). He was a מהרש"ל of the מהר"ם and the סמ"ע מהר"ם and a contemporary of the מהר"ם and the סמ"ע of his generation. The תלמיד of his generation. The משאת בנימין contains 112 of his שו"ת.

<sup>.</sup> בסח to his son regarding another son of his that sold מיי"ש before פסח.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> If the actual property where the חמץ is placed is not being sold then there needs to be a משיכה and the חמץ would need to be taken off the property (according to  $^{17}$ ).

פסחים ו: <sup>19</sup>

 $<sup>^{21}</sup>$  The חק יעקב ח"ס מקיף מgrees with this. However the סימן האלטער וו סימן מעיף relies on this טעם only בדיעבד

#### [ב] הקנין הוא רק לאפוקי מאיסור דרבנן

בכור שור22 פסחים דף כא.

...נראה לי כיון דהאיסור מדרבנן הוא, דמדאורייתא בביטול בעלמא סגי (וכאמרינן מבטל חמצו בלב שלום כמו שכתוב הפוסקים דצריך ליתן כל ממוניה ולא יעבר על לא תעשה וכל שכן איסור חמור כזה). ולא נשאר כי אם איסור דרבנן שצריך לבערו מן העולם, הם אמרו שיש איסור אע"פ שביטלו, ולכן הם אמרו להתיר מכירה זו<sup>23</sup>...

Most פוסקים are  $^{24}$  התוקף with the above notion that with the above notion that is only to איסור דרבנן. Here is what some of them say.

שולחן ערוך אדה"ז הלכות מכירת חמץ [נדפס בסוף הלכות פסח]
ומי שעולה על דעתו שמכירת חמץ הוא מדברי סופרים לפי המנהג
שהכל מבטלין החמץ ואומרים כל חמירא ליבטל ולהוי הפקר כו', שגגה
היא בידו, כי חמץ הנמכר אינו בכלל ביטול והפקר מאחר שדעתו עליו
לחזור ולזכות בו אחר הפסח, כמבואר בתשובת הרשב"א ב" בשם ירושלמי

ענדר שור '' אלכסנדר סענדר שור '' was born circa תל"ג (1673) in Poland. He came from an illustrious family of רבנים. He was a great תלמיד חכם and known as an איש קדוש one of the most used ספרים one of the most used מחבר called the שמלה חדשה called ש"ס חס פירוש ביאור שור שור שור ביאור שור שור בכור שור ביאור שור (1737). He wrote a נפטר נפטר (1737).

 $<sup>^{23}</sup>$  i.e. once one is מבטל his מחמץ, having possession of that m would be an מרדבנן. The מכירה שאינה גמורה is strong enough to acre מכירה שאינה גמורה is strong enough to take away an גמור that they were גוזר. This is similar to the משאת בימין of the משאת בנימין him from an משאר מטר איסור had with the איסור and therefore he doesn't have the issue that the בכור had with the מרדה that will be mentioned in the פנים and in 24.

חלק א תשובה ע <sup>25</sup>

וכן פסק הרמ"א בדרכי משה $^{26}$  ובפרי חדש $^{77}$ , ולזאת אם המכירה אינה כדת עובר עליו בבל יראה ובל ימצא...

 $^{29}$ נחלת יעקב חלק ב סימן א

...ולדברי כבוד תורתו מי ששכח לבטל חמצו ומכרו אסור בהנאה אחר הפסח דנגד איסור תורה לא מהני המכירה ומה נעשה בחמץ שקבל ישראל עליו אחריות דלא מהני ביטול ולדבריו אין לו תקנה אלא שריפה, הס כי לא להזכיר, אין לנו להחמיר מה שלא נזכר בקדמונים להפסיד. ומה שכתוב כי אחד עשה כהראותי והפסיד סך רב משא ומתן שלו הנה שמעתי עשו כהוראותי והרויחו והרבה עשו שלא כהואותי והפסידו...

שו"ת חתם סופר חלק א (אורח חיים) סימן סב

ודבריו<sup>30</sup> צריך לעיין לכאורה, דממה נפשך אי ביטל כבר, שוב איך.... מוכר לנכרי מה שכבר ביטל והפקיר, ואי מכר תחלה קודם שביטל הרי אין כלום תועלת במכירה זו, ואיך נאמר לכשיבטלנו אח"כ תחול המכירה למפרע זה דבר שאין הדעת סובלו...

סימן תמה ס"ק א <sup>26</sup>

<sup>27</sup> סימן תסז ס"ק ט

 $<sup>^{28}</sup>$  תק"ל was born circa תק"ל (1770) in Zabrov, Galicia. He was a יעקב לורברבוים איגרא יועקב לורברבוים 'ח in Tismenitz. Later he was appointed רב of Lisa, Poland, where he opened a שאלות He was considered a leading רב in his time, and ישיבה שאינה שאלות איינקב איינקב וה his time, and אשל אברהם אשל אברהם and the חתם סופר and the אשל אברהם אשל אברהם a number of important ספרי הלכה including איינקב (חות מקור מיים (חות מקור מיים, (הלכות ניטין חוות (מחיים) (חורת ניטין (חורת גיטין), ודעה (מחיים) מקור חיים (הלכות כתובות הפילה (שר"ע חושן משפט המשפט המשור של הקצות המושך בעל הקצות אשור בעל הקצות החושן במעלה בעל הקצות השובב נתיבות to defend himself from those attacks called the משובב נחיבות that he had written. He was חונים המשפט הווים וויען משפט הווים וויען משפט הווים ווויען משור העשור העשור העשור העשור השובות החושר העשור העשור העשור העשור העשור העשור העשור העשור העשובות המשפט האגדה בש"ט הווים ווויען העפ"ב הווים העשור העשו

 $<sup>^{29}</sup>$  A אשל to אברהם מבוטשאש (the אשל אברהם) who sided with the בכור שור.

בכור שור <sup>30</sup>

#### [ג] זקפו עליו במלוה

תלמוד בבלי מסכת בבא מציעא דף עז עמוד ב

רבן שמעון בן גמליאל אומר ... כותב לו, אני ... מכרתי שדה פלונית לפלוני באלף זוז, ונתן לי מהם מאתים זוז, והריני נושה<sup>32</sup> בו שמונה מאות זוז. קנה, ומחזיר לו את השאר אפילו לאחר כמה שנים ... והתניא ... אמר רבן שמעון בן גמליאל ... מכר לו שדה באלף זוז ונתן לו מהם חמש מאות זוז. קנה, ומחזיר לו את השאר אפילו לאחר כמה שנים ?<sup>33</sup> לא קשיא, הא דקא עייל ונפיק אזוזי לו את השאר אבילו לאחר כמה שנים ?<sup>33</sup> לא קשיא, הא מאן דובין מידי לחבריה וקא עייל ונפיק אזוזי - לא קני, לא קא עייל ונפיק אזוזי - לא קני, לא קא עייל ונפיק אזוזי - קני.

רש"י

והרי אני נושה בו. דכיון שעשאם עליו מלוה הוה כאילו נטלם והלוום, וקרקע נקנית בכסף.

קנה. הקרקע כולו.

ומחזיר לו את השאר. אפילו לאחר כמה שנים.

הא דעייל ונפיק אזוזי. האי דקתני<sup>35</sup> דאי לא זקפו עליו במלוה חוזר בדעייל מוכר ונפיק ומחזר אחר הלוקח ליתן לו מעותיו, גלי דעתיה דזוזי אנסוהו למכור, וכיון דלא יהיב ליה זוזי בשעת דחקו - אדעתא דהכי לא זבין ליה.

Credito

 $<sup>^{31}</sup>$  A דיני מכירה, if a person is selling something and the buyer doesn't have enough money at hand, the buyer can buy it with the money he has and the balance will be considered as a loan.

<sup>32</sup> Creditor

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> From the first ברייתא it seems he needs to specify in the שטר that the balance is a loan as it says "כותב לו". The second ברייתא doesn't mention that it must be specified in the שטר.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> The first ברייתא is referring to a seller that is showing obvious signs that he needs the money upfront. Therefore it will only be a good מכירה if it was specified in the .

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> In the first ברייתא.

שולחן ערוך חושן משפט סימן קצ סעיף י

המוכר שדה לחבירו באלף זוז, ונתן לו מקצת הדמים, והיה יוצא ונכנס ותובע שאר הדמים, אפילו לא נשאר לו אלא זוז אחד, לא קנה הלוקח את כלו, ואם לא היה יוצא ונכנס ותובע, קנה הלוקח את כולה, ואין אחד מהם יכול לחזור בו, ושאר הדמים עליו כשאר החובות. הגה: וכן אם זקף עליו הנשאר במלוה, אף על פי שיוצא ונכנס אחר הדמים, קנה.

פרי מגדים סימן תמח משבצות זהב אות ו

ויזקוף משויו $^{36}$  ויזקוף ויראה שיש למכור החדר והחמץ בסך רב הרבה יותר משויו $^{37}$  ויזקוף במלוה...

מקור חיים 26 סימן תמח חידושים אות ח

...ולכתחלה ימכור החמץ בקנין כסף דהיינו שיתן לו מקצת דמים ... והמותר יזקוף עליו במלוה...

The אלטער רבי was the first to oppose this form of חמץ for חמץ.

שולחן ערוך אדה"ז הלכות מכירת חמץ

והנה עיקר דין מכירת חמץ לנכרי ודעתו שיחזירנו לו לאחר הפסח המוזכר בדברי הראשונים ז"ל והתוספתא דפסחים והירושלמי הוא במוכר במעות מזומנים ולא בהקפה<sup>38</sup>, וחדשים מקרוב באו לתקן לכתוב והמותר זקפתי עליו במלוה כו'. וגם זה אינו מועיל לפי דעת גדולי הראשונים ז"ל. וכנראה בעליל ממה שכתוב בזה גדולי האחרונים מהרא"י ז"ל בתרומת הדשן, שלא מצא תקנה למכור בהקפה ולזקוף עליו במלוה ע"ש.<sup>39</sup>

 $<sup>^{36}</sup>$  זקפו עלוי במלוה has another advantage, the גוי won't attempt to keep the חמץ after since he won't want to pay the full sum that he owes.

 $<sup>^{37}</sup>$  The נודע ביהודה also holds like the פרי מגדים as is clear from his שטר מכירה printed in his son's שו"ת שיבת ציון סי $^{\prime\prime}$  י  $^{\prime\prime}$  s written in German making it difficult to quote here.

<sup>38</sup> i.e. for its full value.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> What the אלטער רבי writes here is very בקיצור. He mentions that he wrote a בקיצור that explains everything in detail but it obviously has been lost.

#### ביאור דברי אדה"ז

פסקי דינים צמח צדק או"ח סי' תמח סעי' ג אות ד ייש להבין מה שהחמיר. בחמץ שלא מהני והמותר זקפתי עליו... במלוה והוא להאורה נגד ש"ס $^{41}$  ופוסקים $^{42}$  דמהני אפילו בעייל ונפיק אזוזי? ו...לכאורה אין זכר במהרא"י (תרומת הדשן) לזה?

ולא "שימכור ... בדבר מועט" ולא כתב "שימכור בהקפה ויזקוף במלוה המותר", אלמא דכהאי גונא לא מהני<sup>43</sup>.

והטעם נלע"ד, על פי מה שכתוב הרי"ף בתשובה אחת הובא ... בשטה מקובצת פרק האומנין 44 דבעייל ונפיק אזוזי לא מהני זקפן במלוה אא"כ יכתוב לו שטר שיקנה הקרקע בהשטר ... משום דהוי כמו מלוה, ומלוה אינו קונה, ולכן צריך שטר או לקנין סודר. ואם כן בנידון זב גבי אינו יהודי שקנין סודר לא מהני וכן שטר אינו קונה במטלטלין משום הכי לא מהני [לזקוף עליו במלוה]...

שדי חמד מערכת חמץ ומצה סי' ט סעיף י

...יש לפקפק במה שכתוב הגאון הצ"צ על פי מה שכתב הרי"ף דבדעייל ונפיק אזוזי לא קנה וכו', שבמכירות הללו לא חשבינן להישראל עייל ונפיק אזוזי, ואין כוונתו אלא להנצל מאיסור ולא יתן עיניו בממון.45

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> אדה"ז

ב"מ דף עז: <sup>41</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> רמ"א סי' ק"צ סעיף י

 $<sup>^{43}</sup>$  i.e since the יזקוף במלוה does not mention יזקוף במלוה he obviously doesn't hold it works in this instance. The question however is why? The next paragraph will explain this.

אלטער רבי was מרמז to this אלטער יהודה שארית יהודה שארית יהודה שארית בקצירת לשונו (as the שארית יהודה בקצירת שארית יהודה) נודע בשערים המצוינים בהלכה, אשר הרבה מספרים הראשונים ז"ל לא יצאו לאור הדפוס עדיין בימי האחרונים ז"ל הט"ז ומ"א והנמשכים אחריהם, עד עתה קרוב לדורותינו אלה, כנראה בעליל מספר שיטה מקובצת על כמה מסכתות וכיוצא בו. ולזאת ודאי אין לסמוך להקל למעשה על הקולות שנמצאו בדברי האחרונים ז"ל, ובפרט באיסור תורה חמור כחמץ שהחמירה תורה בבל יראה ובל ימצא.

i.e. The מכירת חמץ is based on the idea that מכירת מכירת מכירת מוכר is a case that the מוכר is desperate for money, and according to the מכירה such a מכירה is invalid. The שדי חמד is asking מוכר that by מכירת חמץ is desperate for money. It's obvious that the מוכר is not selling for the money, his כוונה is to be מיכר the איסור איסור מפקיע a the ב"י וב"י וב"י

מכירת חמץ 46 בערב קבלן עמ' קכח

כיון שהקונה הוא נכרי, ובפרט אם הוא עני שאין בידו לשלם בעד הכל לא סמכה דעת הישראל כלל שיקבל מעותיו אי פעם, וכיון שאינו בטוח במעותיו גרע מעייל ונפיק אזוזי<sup>47</sup>.

#### תקנת אדה"ז

שולחן ערוך הרב הלכות מכירת חמץ

...ולזאת אין תקנה אחרת למכור בהקפה אלא להיות יד ישראל אחר באמצע, שלא יהיה להישראל בעל החמץ שום עסק בעולם עם הנכרי הקונה החמץ, ולא יהיה הנכרי נשאר חייב כלום לבעל החמץ אלא לישראל אחר שלא היה החמץ שלו עדיין מעולם...

ועיקר הכל שיהיה הישראל בעל החמץ סבור וקיבול באמת שאם ירצה הנכרי ימכור כל החמץ במקח השוה שאפשר לקבל בעיר זו ... הגם שיודע בו שלא יעשה כן, כי מאחר שמה שאינו עושה כן אינו אלא מרצונו הטוב שרוצה להחזירו לישראל הרי זו מכירה גמורה...

והנה אף גם במכירת החדרים אין מועיל כלום לזקוף במלוה לפי דעת גדולי הראשונים ז"ל, ואין תקנה אלא בשכירות.

The ערב קבלן accomplishes that the מוכר ישראל is not worried about getting his money since there is someone guarantying that he will get his money back.

#### המשך יבא בעזה"י

ר' יוסף יצחק בעלינאוו <sup>46</sup>

יועיין גם בסוף ספר תיקוני מקוואות לפי תקנת .ע"ש שמבאר באריכות בראיות ודיוקים מהצ"צ <sup>47</sup> רבותינו שנדפת שם קונטרס על סדר מכירת חמץ לפי תקנת רבותינו שמבאר שם טעם אחר.

#### בתור הוספה

שו"ת משאת בנימין סימן צז

...והסכמת הפוסקים דכל דבר הנהוג בין הסוחרים כגון רושם או מפתח ... וכיוצא בזה אם גמרו המקח המוכר והלוקח ועשו כמנהגם המקח קיים וחשב קנין גמור בכסף ובמשיכה וחליפין (כמו שכתב כל זה בטור חר"מ בסימן ר"א). ונראה דאם בקנין שבין ישראל לישראל המנהג מבטל הלכה וכ"ש בקנין שבין ישראל לנכרי דבכהאי גוונא אמרינן דינא הלכה וכ"ש בקנין שבין ישראל לנכרי דבכהאי גוונא אמרינן דינא דמלכותא דינא אפילו במקום שאינו קונה בדיני ישראל. ובדיניהם פשוט הוא שכיון שלקח הסחורה לביתו גם נתן מקצת הדמים על המקח שמקח קיים ואין שום אחד יכול לחזור בו ולפיכך בנידן דידן קנה הנכרי היין שרף לגמרי ואין בו משום חמץ של ישראל שעבר עליו הפסח.

מגן אברהם [המשך מסי' תמח ס"ק ד]

מה שכתב המשאת בנימין דאזלינן בתר דיניהם וכו', קצת קשה דאמרינן בבכורות (יג.) "עכו"ם שנתן מעות לישראל בדיניהן קנה כו' מאי בדיניהן? בדיניהן שפסקה להן תורה." משמע דדיני עכו"ם לא מהני ... דאזלינן בתר דין תורה ולא בתר דיניהם ... ומיהו צריך שיאמר הריני מוכר לך החמץ, דלא כההמון שאומרים הריני מוכר לך המפתח דזה אינו כלום ואפילו בדיעבד אסור החמץ שהרי לא מכרו כלל.

שו"ת משאת בנימין סימן מג<sup>4</sup>°

למען לא ישלחו בעולתה ידיהם, גם בלילה לא שכב לבי עד שיגעתי ומצאתי שהדין עם הבעלים ואין רשות לשום אדם בעולם לקנות אותו חמץ מן הנכרי ואף אם קנה אותו חייב להחזיר לבעליו. ואף על גב דמכר במכירה גמורה לנכרי כיון דעינינו רואות שלא מתיאש ממנו ומאמין הוא בדעתו שיחזיר לו הנכרי, בלי ספק שהוא קודם לכל אדם ואף אם קדם אחר וקנה מן הנכרי יוצא בדיינים.

 $<sup>^{48}</sup>$  A תשובה regarding someone who sold his גוי to a גוי and the שליח גוי sent a שליח גוי to make a משיכה.

 $<sup>^{49}</sup>$  A תשובה regarding a ישראל who sold his תשובה to a ישראל and after ישראל went along and bought it from the גוי claiming that since there was a valid sale to the not belong anymore to the previous בעלים.

מגן אברהם [המשך מסי' תמח ס"ק ד]

והטעם, דאמרינן אדעתא דעכו"ם אפקריה אדעתא דכולי עלמא לא אפקריה  $^{50}$ . אבל אם העכו"ם אינו רוצה להחזירו לו אסור לתבוע אותו בדיניהם.



\_

עי' במחצית השקל <sup>50</sup>

### דווקא בגשמיות

הרב אלכסנדר זאב הלוי שוסטערמאן ר"מ בהישיבה

במאמר ד"ה וארא אל אברהם תשל"ה - ספה"מ מלוקט ה' (סעיף ח') מביא הרבי (ממאמר ד"ה וארא תר"ל – מאדמו"ר המהר"ש) ב' שיטות באופן התלבשות אלוקות בביהמ"ק. שיטת הרמב"ם (וכן דעת הרס"ג והרד"ק) הוא דמכיוון שאין הקב"ה בגדר מקום – לכן אין שייך לומר שהשראת השכינה היתה במשכן עצמו (באופן דהתלבשות), כי אם שמקום המקדש הוא מקום מוכשר שיהי' על ידו גילוי אלוקות לישראל. והוא על דרך משל יד הכותבת דבר שכל – שאין שום פעולה פנימית בהיד על ידי השכל ( ואינו מבין כלום), שאין השכל מתלבש בו, אלא שעובר על ידו – דרך מעביר. ועד"ז הוא בהגילוי אלוקות שבביהמ"ק – רק דרך מעביר ולא בהתלבשות. אבל הרמב"ן חולק עליו וסב"ל דהשראת אלוקות בביהמ"ק היתה דרך התלבשות – ע"ד משכן השכל בהמח – שהשכל מלובש ונתפס בו - וכן הגילוי אלוקות בביהמ"ק היתה באופן שהשכל מלובש ונתפס בו - וכן הגילוי אלוקות בביהמ"ק היתה באופן פנימי.

והרבי ממשיך לבאר שם בשיטת הרמב"ן, דהגם שבדרך כלל התלבשות באופן פנימי הוא מעלה רק לגבי הדבר – הכלי - שנתצמצם בו ( שמקבלו באופן פנימי וביתר שאת), אבל לגבי הדבר המתצמצם - האור - הוא ירידה לגביה – כאן בההתלבשות מקמדש הוא אחרת. דכאן היתה רק מעלת ההתלבשות, שנכנס אצל המקבל בפנימיותו, בלי שום חסרון בהאור שנשאר בגדרו למעלה מגדר מקום. ומוסיף שם הרבי ומבאר, שהשראת השכינה באופן דהתלבשות מורה על גודל מעלת הגילוי, שהשראת מוגבל, יכול להתלבש גם במקום גשמי.

וממשיך הרבי באות ט' לבאר סברת המחלוקת – דהרמב"ם סובר שההשראה היתה רק דרך מעביר דסב"ל שאין שייך לומר באלוקות שנתצמצם ונשתנה להיכנס לגדר מקום גשמי, אבל דעת הרמב"ן הוא דזה דהאור יורד ומתלבש אינו ירידה להאור, ואדרבה, שעי"ז נתגלה איך שהאור הוא באמת בלתי בעל גבול.

\_

והכרעת תורת החסידות הוא כשיטת הרמב"ן  $^{1}$ 

וביאור הדברים הוא לכאו' כמבואר במאמר ד"ה פתח אליהו תשט"ו על לשון הרבי מהריי"ץ "שע"י מס"נ מחבר הדרגא דאנת הוא חד עם העשר ספירות ועי"ז מה שלמעלה מן הטבע נמשך בטבע" – ומבאר שם הרבי, דענין המשכת למעלה מן הטבע לתוך טבעת הוא דווקא בכחו של אנת הוא חד (כח העצמות), אבל מצד שאר הדרגות, אפי' של שרש אור הממלא ואפי' שרש אור הסובב, כי לגבם ענין גבול ובל"ג הם קוין נפרדים (הגם שאינם הפכיים, רק שתי אופנים בגילוי אלוקות) - ולכן א"א לחברם. ורק בכח העצמות, שלגבי' הם שווים ממש, יש בכוחו לחברם ולהמשיך למעלה מן הטבע בטבע. וזהו"ע נס המלובש בטבע – שדווקא התלבשותו בטבע מגלה בו כוחו הבלתי בעל גבול – שאינו מוגבל בשום התלבשותו בטבע להתלבש בגשמיות.

וזהו שיטת הרמב"ן "שעם היות שאינו בגדר מקום הרי הוא כל יכול להיות המשכה בבחי' מקום" – ודווקא ע"י התלבשותו בבחי' מקום נתגלה דבר זה.

ולכאורה יש לקשר זה עם המחלוקת הידוע בענין נשמות בגופים לעת"ל – דהרמב"ם סב"ל שאין תחיית המתים תכלית השכר אלא תכלית השכר יהי' אחריו דווקא לנשמות בלי גופים. משא"כ שיטת הרמב"ן הוא שתכלית השכר יהי' לנשמות בגופים.

ובהקדים – דבהמאמר ד"ה וארא הנ"ל מבאר הרבי (בסעיף ט'), דמזה שהרבי מהר"ש מביא ב' השיטות (גם שיטת הרמב"ם) הוא מכיון שבביהמ"ק האיר בב' האופנים. בחיצוניות הי' נראה שהאור מתלבש לפי ערך המקדש – אור מצומצם (יסוד שיטת הרמב"ם), אבל בפנימיות הוא אור הבלתי בעל גבול – שביכולתו להתלבש אפי' במקום מוגבל (יסוד שיטת הרמב"ן). ומבאר הרבי שעד"ז הוא בנסים המלובשים בטבע – שבחיצוניותו נראה כאור המתלבש ומצומצם, אבל בפנימיות הוא אור הבלתי בעל גבול שיכול להתלבש ופועל אפי' בגדרי הטבע.

ומוסיף שם (בסעיף י"א) דלעתיד לבא יתגלה פנימיות ענין נסים המבלושים בטבע – דעכשיו הגבול מעלים על הבל"ג, אבל לעת"ל, שהגול לא יעלים על הבל"ג, יהי' ניכר לעין כל איך שהוא בל"ג ממש שמתלבש בהגבול, (ובהערה 51 שם - שהגבול כמו שהוא במציאותו יהי' הבל"ג בכל

התוקף)<sup>2</sup>, וכמ"ש ונגלה כבוד הוי' וראו כל בשר יחדיו, שגם הבשר הגשמי יראה הגילוי דכבוד הוי', ובהערה 53 מביא מתער"ב ע' תתקל"ו - " דכמו שעכשיו תפיסת היש והמציאות הוא דבר טבעי, כמו"כ יהי' לעתיד תפיסת האלוקות כדבר טבעי". ע"כ

ולכאורה יש לומר שזהו ביאור שיטת הרמב"ן דהגילוי דלעתיד יהי' דווקא נשמות בגופים – דמצד גילוי דלעתיד שהגבול לא יסתיר על הבל"ג (שזהו דווקא לפי שיטתו בהתלבשות האור בהמקדש), לכן יהי' שייך שיהי' בהתלבשות בגוף, ועוד יותר, דווקא ע"י התלבשות זה יתגלה פנימיות עניינו שהוא מצד בלתי בעל גבול.

וא"כ נמצא לכאורה ששתי מחלוקות אלו באמת תלויים זב"ז.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> וממשיך בהערה שם "משא"כ עכשיו, כשהנס הוא באופן **דשידוד הטבע** – הגבול אינו במציאותו, וכשהנס מלובש בטבע – הגילוי דהבל"ג אינו בתוקף." וראה לקו"ש חלק י"א הוספות פ' תרומה ע' 319 ג' אופנים לבאר מקום הארון אינו מן המידה עיי"ש ולכאור' עפ"ז יש לבאר הענין שהזכיר הרבי כמה פעמים שלעת"ל כל ישראל יהיו שייכים לדרגת קודש הקדשים – וי"ל ואכ"מ

# דרגת אחשורוש - אחרית וראשית שלו

הת' ברוך משה קארף מגיד שיעור בישיבה

במאמר ד"ה "על כן קראו לימים האלה פורים על שם הפור" (פורים תשי"ג) מבאר את ענין הגורל שהוא כשיש שני דברים שהם דומים זל"ז (כמו שני השעירים של יוה"כ), מצד השכל א"א להכריע באיזה מהם לבחור, סומכים על הגורל שלמע' משכל (והוא מכריע השכל וגם מהווה הרצון), והוא המשכת אור א"ס שלמעלה לא רק משכל אלא גם מרצון.

ומבאר שם (אות ו') שענינו של אחשורוש הוא חש מלשון שתיקה, ששורש הדיבור הוא מחכמה, ושורש השתיקה הוא מכתר (למעלה מסדר השתלשות), וממשיך שם וז"ל "ויש לקשר עם מה דאיתא במדרש שאחשורוש זה הקב"ה שאחרית וראשית שלו כי כתר הוא (בכלל) אור הסובב שלמעלה מסדר השתשלות, דאור הסובב כולל אחרית וראשית בשווה, אחרית וראשית שלו". וממשיך לבאר שבחינת הגורל הוא למעלה יותר גם מבחינת אחשורוש, דמזה עצמו שנקרא אחשורוש מי שאחרית וראשית שלו, מוכח, שגם לגבי' ישנם הענינים דאחרית וראשית אלא שלגבי הן שווין. משא"כ בבחינת הגורל אין מלכתחילה הענין דראשית ואחרית (ששניהם שווים ממש).

ומציין שם בהערה "ראה סה"מ תרס"ט ס"ע קנד ואילך" ושם בסה"מ תרס"ט שואל "ממש"א שאחרית וראשית כו' משמע שיש בו ראש וסוף" ומתרץ שם "י"ל ע"פ הנ"ל דבבחי' הגילוים דאוא"ס שאחר הצמצום הרי יש בחי' מעלה ומטה ראש וסוף ומ"מ ה"ה בבחי' דביקות במקורו ומעין מקורו כו', וזהו שבחי' אחרית וראשית שלו שיש בחי' אחרית וראשית בחי' ראש וסוף רק שהכל שלו היינו בבחי' גילוי ההעלם (ולא כמו בבי"ע שהוא בבחי' מהות אחר שזהו בחי' התחדשות כו') ודבוק במקורו כו' ע"כ.

נמצא שבחינת אחרית וראשית שלו הגם שהוא למעלה מהשתלשלות בזה ששניהם אחרית וראשית שלו, מ"מ ה"ה שייך להשתלשלות וקיימת אצלו גדר של אחרית וראשית. ולכן במאמר הנ"ל משתייך דרגת אחשורוש לאור הסובב כ"ע השייך להשתלשלות ולא לדרגת נע' יותר שאינם שייכים להשתלשלות, ללפני הצמצום וכדו'.

והנה בשיחת פורים תשט"ז המבאר ענין אמירת הברכה לפני או אחרי כריכת המגילה - מסביר כ"ק אדמו"ר נשיא דורינו את הענין ע"פ החסידות שאחשורוש ענינו אחרית וראשית שלו, שהוא למעלה מראשית ואחרית לפי ששניהם שלו.

ותוכן שיחה זו הוגה ע"י כ"ק אדמו"ר שליט"א ונדפס ב"שבח המועדים". ובשבח המועדים (עמוד 821) מובא "אחשורוש - מלך שראשית ואחרית שלו . . כי הוא ית' למעלה מראשית ואחרית משום ששניהם שלו, וקאי על עצמות א"ס שלא אתרמז לא בשום רמז ולא בשום קוץ והוא למעלה מכל השמות אפילו משם הוי."

יוצא מזה שהשיחה הנ"ל משתייך דרגת אחשורוש לעצמות, ומובן שהפי' באחרית וראשית שלו הוא למעל' מהשתלשלות באופן שלא קיימת אצלו כל גדר של אחרית וראשית מכיון שעצמות הוא למע' משייכות להשתלשלות, אבל מהמאמר הנ"ל מובן שכל תוכן ענין אחרית וראשית שלו הוא שאחרית וראשית שווים, דהיינו הגם שהוא למע' מאחרית וראשית מ"מ ה"ה שייכה אל השתלשלות וקיימת אצלו גדר זו, ומכיון שכן נמצא שהפי' סותרים זא"ז?

ולכאו' יש לפרש שהחילוק בין המאמר להשיחה הוא שבהשיחה לא רצה להכנס לכל הפרטי פרטים בחילוקי הדרגות (החילוק בין גורל ובחירה וכו') בענין זה אלא רק מביא קיצור הענין, ובמאמר נכנס לפרטים בחילוקי הדרגות ומפני זה כותב שם שאחשורוש הוא לא עצמות אלא בלשון סובב כ"ע. אבל ביאור זה אינו מחוור בפי' המאמר חז"ל ע"ד אחרית וראשית שלו מכיון שעדיין סותרים זא"ז.

ואולי יש לבאר בזה שאם נעיין בהמאמר הנ"ל המובא מתרס"ט מבאר שם שהענין דראש וסוף נמצא אצלו אלא הוא נמצא באופן של **דביקות.** והביאור בזה הוא מכיון שהוא דבוק אין הוא ענין בפני עצמו דהיינו שאין

הוא קיים כמציאות של ראש וסוף אלא ה"ה חלק מהעליון ממש. ולכן הגם שישנה גדר של אחרית וראשית מ"מ אין הוא גדר בפני עצמו אלא חלק מהעליון והוא נמצא בבחינת אחרית וראשית שוין, ולכן מתי שמדובר בבחי' התחתון ניכר גדר זו של אחרית וראשית (שהוא דבוק ואינו במציאות) אבל בחי' העליון (דהיינו הנדבק) לא נמצא שום גדר של אחרית וראשית (אפילו שוין), דהיינו אינו ניכר הגדר דראש וסוף הדבוק אליו, מכיון שהוא חלק ממנו ממש.



## עירוב כהלכה

ר' יצחק יעקב ברנשטין<sup>1</sup> מנהל גשמי בישיבה

The word עירוב means mixture, or in this context, unification. In the Talmud there are actually several types of עירובין:

An עירובי חצירות is an incorporation of all the residents in the houses that surround a common courtyard which allows carrying on שבת.

An עירובי תחומין allows walking in one direction up to four thousand אמות² beyond the city limits on שבת. That's twice the maximum of two thousand אמות that you are normally allowed to travel on שבת.

An עירוב תבשילין allows you to prepare for שבת by cooking on a youthat falls on a Friday. We call all of these עירובין.

Nowadays, though, the word עירובי usually means עירובי. First, an area is enclosed. Then its residents gather for an procedure where one takes some matzo or bread (more often matzos because it can last throughout the year), and he pronounces a ברכה. The residents can then carry from their homes to common areas and vice versa and even to other homes as well.

The term עירובי חצירות only extends to homes, courtyards, and the like. Carrying into, from, and within an area that has

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The architect and builder of the Coral Springs עירוב.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> One אמה, a cubit, is approx. 18 inches.

streets is allowed only by a similar procedure and goes under the name שיתופי מובאות, which means partnership in streets.

Nevertheless, everyday usage has extended the use of the term עירוב to include any reference to the enclosure that is a precondition for the עירוב procedure. It seems that the current usage evolved in the following manner: the תורה forbids us to carry in any שבת הרבים public domain - on שבת. One of the activities prohibited on שבת and יום טוב is הוצאה, transferring or carrying an object. On a דאורייתא level this איטור has two levels:

One may not carry an object from a <sup>6</sup>רשות to a רשות and vice versa.

One may not carry an object for a distance of four אמות or more within a רשות הרבים.

<sup>7</sup>ל" extended this איסור to include any unenclosed area, there are many additional restrictions involved in the prohibition of מדרבנן that are מדרבנן.

רבא pronounced: What is the meaning of this פסוק, "And more than those my son, be cautious of the making of many books" etc.? It means: "My son, be more cautious in matters enacted by the תורה itself,"

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Public domain

 $<sup>^4</sup>$  On יום טוב the הלכה is quite different regarding what and when one can carry.

<sup>5</sup> Torah

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Private domain

<sup>7</sup> our sages

קהלת יב: יב<sup>8</sup>

for some of the תורה enactments are מצות עשה and some are מצות לא תעשה. They vary in degrees of severity, but those enactments of the חכמים are subject to מיתה בידי שמים. But why are the מיתה מורה enactments not included in the חנמים itself? The continues and responds, "The making of books is without end." There are so many תורה that including them in the תורה itself would have undermined its terse and concise format.

The גמרא continues in this same vein, stressing the significance and severity of the חכמים of the חכמים. Further down on the same page, the גמרא relates:

שלמה המלך said in the name of שמואל: When שלמה המלך. When בת קול stablished the laws of בת קול and בת קול, a בת קול במשפ came forth and said, "My son, let your heart rejoice as well." It also said, "Be wise, my son, and gladden My heart, then I can respond to those who mock Me."

At the very end of the page, the גמרא relates:

עולא said in the name of רבי אלעזר: Initially the תורה was like a basket that has no handles. Then שלמה המלך came and fashioned for it handles.

רש"י explains that just as it is easier to grasp a basket with handles than one that has none, so too שלמה המלך's enactments, including the two cited by שמואל, allow us to strengthen our grip on מצות by distancing us from potential transgressions.

<sup>9 :</sup>עירובין דף כא

The precise extent of שלמה המלך's enactment concerning ושבת ו:, יד:) where רש"י is described by שלמה המלך elsewhere (שבת ו:, יד:) where 'שלמה המלך's decree forbade transferring objects from any individual's רשות היחיד to any other individual's רשות היחיד (regardless of whether they maintain some area in common) without an עירוב. The משנה תורה in "משנה תורה, holds that an עירוב is only required among neighbors that maintain a common area in which they are partners. Most שלחן ערוך requires an שלחן ערוך שלחן ערוך to permit the transfer of objects between adjacent houses regardless of whether they maintain a common area.

The תורה itself allows residents of a courtyard in which many neighbors reside – each in his own home – to carry throughout the courtyard, from the homes into the courtyard and vice versa, because the courtyard and all the houses are all רשות היחיד. The same is true for a street walled on three sides with a post or beam on the fourth side. All those who reside along that street may carry throughout it, from the courtyards to the street and vice versa, because the street and the courtyards and the houses that open into them are all רשות היחיד. The same is true of a district enclosed by a wall that is ten שפחים. All this is ישות היחיד law.

The חכמים, however, forbade residents to carry, even within one רשות היחיד, from and into separate homes, unless all the residents participate in an שבת commences. This law

 $<sup>^{10}</sup>$  הלכות עירובין פרק א הל' א-טז

אורח חיים סימן שעב סעי' ה <sup>11</sup>

applies equally to a courtyard, to streets and to districts. שלמה and his court promulgated this regulation.

Why did שלמה המלך promulgate this regulation? So that people should not wrongly assume that just as they are allowed to carry from the courtyards of a district to its streets and marketplaces, so too are they allowed to carry from the enclosed district to the fields and vice versa. In other words, were people allowed to carry freely in streets and marketplaces (in an enclosed area), they might mistakenly infer that if they are allowed to carry in these domains that are accessible to all, so may they carry to fields and deserts that are also accessible to all.

רשות היחיד shared by residents who live in separate homes has a common area that is equally accessible to all those residents of the רשות, such as a courtyard that services several homes, that common area is regarded as if it were רשות. The surrounding homes are regarded as if it were עירוב. The surrounding homes are regarded as to a רשות היחיד, it is forbidden to carry from the various homes to the common area. The residents may only use their own respective shares, even though they are all part of one large עירוב.

And what is this עירוב? It is the unification of all the residents by means of a food that they designate from before the onset of wear. By the common possession of this food, they convey that they are all unified, and that none of them is considered separate from his counterparts. Rather, just as they are unified in this place (where the designated food is kept) they are unified in all

the domains that each of them possesses, and they all comprise one domain. This procedure will prevent people from mistakenly assuming that they are freely allowed to carry and transfer objects from a רשות הרבים to a רשות הרבים.

The עירוב that residents of a courtyard contract with each other, is called "עירובי," while that which residents of a street or a district contract with each other are called "שיתופי".

For thousands of years cities were generally surrounded by walls. While there were concerns about breaks in the walls and gateways, since a typical city was essentially enclosed, little preliminary work was necessary to make an עירוב. Thus, to enable themselves to carry within a city, Jewish residents of a city needed only to rent the right to carry from the authorities. This is called שכירת רשות procedure.

שכירת רשות (literally: rental of domain) is a completely different procedure. It is relatively simple and clearly explained by the אכירת רשות. In שכירת רשות, the person who would like to carry in an enclosed area on שבת asks the residents or owners of the other dwellings in the area in question. Since the acquisition of the right is symbolic in nature, the rent paid may be symbolic as well.

In modern times cities are built without surrounding walls. Halachic authorities are then forced to grapple with the challenge of effectively enclosing a city in a way that would be acceptable to the civil authorities. The least obtrusive and most

economical halachic method of enclosing an area is a צורת הפתח (literally: the form of a doorway). One way to do this is with two poles with a wire across the top. There are different variations of this theme, like the use of power lines and poles.

Over time, the term עירוב came to refer more to this method of enclosure than to the actual עירוב procedure. עירובין of this sort enclose areas as small as a backyard and as large as entire neighborhoods or cities.

Often, the construction of an עירוב in an urban setting becomes a matter of controversy. Almost inevitably, the issues involved in the controversy cause much confusion and strife, especially among those unfamiliar with the הלכות of such controversies usually centers on the halachic definition of a רשות הרבים, what constitutes a public domain that cannot be halachically enclosed with the device of צורת A common misconception is that once the הפתח question is resolved, the actual construction of the אירוב is a simple and straightforward matter. The עירוב however, is alleged to have remarked that he never saw a city with a "pasul (invalid) mikvah" or a "kosher(valid) "עירוב due to the intricate details involved in the construction of a valid enclosure that may be overlooked. Most of the problems in modern-day voccur in the sphere of construction.

There are three major areas of concern in dealing with modern-day עירובין, but before I get to them, let me briefly explain about the four domains that pertain to רשות היחיד: שבת, רשות הרבים.

A רשות היחיד is an area enclosed by walls that are at least ten טפחים high (about 39 inches). The size of the area must be at least four by four רשות היחיד may extend several miles in each direction, if its perimeter was originally enclosed for the purpose of habitation and its doors are closed at night. Both the tops of and the nooks in the walls are part of that רשות היחיד; even the airspace is a part.

A רשות הרבים is a street or marketplace that is: a) at least sixteen אמות wide by sixteen אמות long; b) that runs in an uninterrupted line from one gate of the city to another gate of the city; and c) that six hundred thousand people traverse<sup>12</sup>.

Any object present in a רשות הרבים that is not three und high is part of the surface. If the object is between three and nine טפחים in height and four by four טפחים in area it is a מקום פטור in it is less than four by four טפחים. A hole in a מפחים that is shallower than three is part of the טפחים in the חשות הרבים in depth and is also four by four טפחים in area it is a מקום פטור it it is less than four by four מקום פטור in area it is a מקום פטור. The airspace above ten מקום פטור is also מקום פטור.

A כרמלית is a place that is not intended to serve as a thoroughfare for the masses. Examples are a lake or sea, an area encompassing many cultivated fields, and streets with three sides walled and no post at the fourth side.

 $<sup>^{12}</sup>$  There is differing opinions regarding the exact definition of a רשות הרבים.

A מקום פטור in area, yet higher than three טפחים above the ground (even as high as the sky); b) a trench that is not four by four in area, but is deeper than three טפחים beneath the ground. Similarly, if walls higher than three טפחים above the ground enclose an area that is less than four by four טפחים in size, even if that area is very long, it is a מקום פטור.

Back to the three major areas of concern:

- 1) The רשות הרבים issue.
- 2) Problems in the construction of urban עירובין.
- 3) How to go about renting the area in question from the authorities.

My intention here is to alert persons involved in the construction and maintenance of עירובין and the public that uses to some possible problems and issues they may face. This is not an attempt to come to a halachic conclusion. Every עירוב needs to be overseen by an expert Rov.

An argument that frequently appears in literature concerning virilety is that it is worthwhile to build עירובין even if they must rely on extraordinary leniencies and דעות יחיד (opinions expressed by a single authority, but rejected by most of the authorities that deal with the issue) to save ignorant Jews who may be unaware of the prohibition of הוצאה from a severe עבירה.

# חמרתא מעברתא בעלמא הוא דאזיק ליה

הת' יוסף יצחק בארטפילד שיעור א

וכי ינצו אנשים ונגפו אשה הרה ויצאו ילדיה ... ענוש יענש כאשר ישית עליו בעל האשה ... (שמות כא.כב)

The מסכת בבא קמא דף מט. in גמרא אדא בר אדא ר' asays that if a שור gores an אשה מעוברת and the baby dies, the בעל בעל if om paying the husband - בעל - the court if a דמי ולדות says that if a שור gores a pregnant non-Jewish slave and the fetus dies, then the בעל השור to pay to the slave's master - אדון.

The reason for this is that the פסוק says שבו לכם פה עם החמור, which means, wait here with the חמור. The word עם can also be read as עם which would make the פסוק mean, "Wait here, nation which is a חמור." We interpret this to mean that the nation (gentiles) is similar to a חמור חמור, giving them the same שור that applies to animals<sup>4</sup>, and a שור if his חייב is בעל השור the fetuses of another animal.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A pregnant woman

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The worth of the baby

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The reason for this is since the פסוק writes אנשים it is telling us that this ידין is exclusively when the damage is caused by humans and not animals.

 $<sup>^4</sup>$  Our גמרא does not consider them ממש like animals; rather they have the same דין as animals.

תוספות remarks: It says in a משנה that if a non-Jewish salve falls into a pit and dies, the פטור is בעל הבור. The טעם for this דין is that since the שור או חמור is בעל הבור if a חייב if a שור או חמור falls inside, חייב ווייב if a a nimal dies is there a חייב to the בעל הבור. However, if a man falls inside and dies the בעל הבור. פטור.

תוספות concludes: How can our גמרא claim that a non-Jewish slave is considered like a חמור says משנה says בפירוש says בפירוש a slave is considered like a human being?

מוספות answers that the case of בור is entirely different than our case of חייב and דמי. The בסוק says משים are חייב to pay to a אנשים to pay to a דינים learn two דינים from here: one, that אנשים excludes a אנשים from being בעל הטור and two, that בעל השור to pay to a בעל הטור are בעל הטור to pay to a פטור from paying an אדון.

In other words the תורה alludes to two cases that would be איש - a בעל that kills the fetuses that belong to a אדון, and an אדש, and an אדון. However there is no hint in this פסוק to tell us that a שור that kills the fetuses that belong to an פסוק. 6

With this explanation in תוספות it's understood why the case of נור is different than our case. In our case the פטוק hints that a

 $<sup>^{5}</sup>$  בבא קמא דף נ"ב.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Since the תורה is only talking about a case with a בעל and not an אדון.

שפחה is excluded from the  $^7$ דין, while in the case of תורה the מורה does not differentiate between a שפחה and a regular human $^8$ .

The מהרש'א asks a question on תוספות's answer. According to מהרש'א it seems totally unnecessary for the גמרא to bring the ממרא of ממרא and compare a שפחה to an animal. The only reason he's אדון is because a פטור to a פטור and not an אדון and not an בעל and not an ממרא not only does the מון מון which explains why he'll be מון, but it mentions a פטוק that seems irrelevant.

The מהרש'א answers the מהרש's question by saying that it is true that a non-Jewish slave isn't included in the exclusion of a בעל from the word אנשים, but there is no source to make the בעל שור On the contrary, since a man is חייב השור to a בעל while a while a to a בעל to a בעל to an אדון, how much more so a שור would be שור So the שבר לכם" פטור an פטור so to an שור to an שבר לכם" נסוק to an שבר לכם" tells us that a שור saying the payment to a מאדון הייב שטור שור אדון הייב.

The אמרא, on the other hand, offers a different approach to the גמרא which answers קשיא on the קשיא on the גמרא The אמרא says that an animal has no יחוס to his father. Without a to tell you otherwise, you would think you are שטוק when your animal gores someone because you are usually חייב to pay for damage your animal causes. However, our חייב hints to us that in one specific case - if a שור as opposed to a man, causes the fetuses that have יחוס to their father to die - the בעל השור size to the same of t

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> By saying בעל.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> It doesn't hint in any way that a non-Jewish servant would have a different דין then a ישראל.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Because a man is only בעל and not an דייב and not an אדון

פטור. The fetuses of a שפחה have no יחוס to their father (since they're like animals) so they're excluded from the exception that we learn from this פטוק. So now that there is no פטוק we fall back on our general assumption that you are חייב when your animal kills a fetus.

This איד teaches us the following עבירות. Every איד has a עבירות. First, he makes you similar to a חמור, very involved in physicality (חומריות), which causes you to lose your sensitivity to מבירות and do עבירות easily. The second strategy is to convince you that your have no יחוס have no עבירות who says that the עבירות is considered like an animal. The second is like the שפחה who says the שפחה is only like an animal in the sense that her babies have no יחוס to their father. We must realize that whatever we do directly relates to our connection with 'ה. By thinking of this we will משיח animal the proper focus and bring משיח speedily in our day's maintain the proper focus and bring משיח speedily in our day's "בפועל ממש speedily in our day's "בפועל ממש speedily in our day's "חוס "חוס "חוס" אוידי בפועל ממש speedily in our day's "חוס" אוידי אוידי בפועל ממש speedily in our day's "חוס" אוידי א



#### עד דלא ידע

הת' בנימין בייער שיעור א'

The גמרא in: גמרא מסכת מגילה דף ז: any says that a man has an obligation לבסומי on Purim עד דלא ידע בין ארור המן לברוך on Purim לברוך מרדכי². The גמרא then brings a story. One year מרדכי² made the Purim seuda together. They did this and got "שיכור got up and shechted איכור בה ושחטיה לרב זירא tells us, רב זירא לרב זירא realized what happened and shechted רבה וחמנות and דבה שמש begged רב זירא answered, "Not every year will Hashem make miracles."

There are 3 obvious קושיות. One, what does עד דלא ידע mean? Two, what is the point of drinking to the point of drinking to the point of to get so drunk you don't even remember the miracle? Three, what is the הלכה?

There are many answers to the first question and here are a few. תוספות says that it means a person should drink until he is

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> To get drunk from wine (רש"י)

 $<sup>^{2}</sup>$  Until you don't know the difference between cursed is Haman and blessed is Mordechai

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The איבסום is איבסום translates it רש"י translates it שישתכרו

 $<sup>^4</sup>$  The מאירי reads the word with a ש which can interchange with a ס reading it יסראיר, meaning crushed. This would mean רבה didn't kill און but he injured him badly. There are other אחרונים who give that משט as well.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> There is another קשיא. According to the מפרשים that understand that רבה actually killed צדיק or even injured him, how can a צדיק do something like that? The רבי explains this in a סוגיא which will be mentioned at the end of this שיחה.

unable to remember ארור המן ברוך מרדכי ארורה זרש ברוכה אסתר ארור המן ברוך מרדכי ארורה ארור להודים כל היהודים כל היהודים כל הרשעים ברוכים כל היהודים  $^6$ . This means that there's a whole list of things we're supposed to remember and even if we forget only one we fulfilled our obligation.

The יד אפרים 'says<sup>7</sup> it means up until and not including לא ידע. He learns this from the word עד which means until, meaning up until and not including. He reasons that the whole point of drinking is so we will be happy and thank Hashem with a full heart, but if we forget about the miracle we can't properly thank Him. The דברי יציב says it is literal, until you really don't know<sup>8</sup>.

The Rebbe answers the second question in a מאמר he said on Purim. He explains that Purim is above nature, and שכל is part of of Purim is beyond סדר. The essence of Purim is beyond סדר.

There are also different opinions regarding the רי"ף. The אלכה. The שלחן and the חוט quote the רבא and consider it הלכה. The שלחן also quotes the רבא ואס המאור. However, the בעל המאור says you shouldn't drink. He learns this from the story of רבה and רב says you should drink until you sleep says you should drink until you sleep.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> This נוסח is from the ירושלמי

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> He says his explanation came to him in a dream.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> He learns from his great-grand father the Tzanzer Rebbe. He said about drinking on Purim, "I would never drink because it destroys the mind. You couldn't give me the whole world to drink, but on Purim you have to, so bring me.".

מאמר: ליהודים היתה תשי"ב <sup>9</sup>

 $<sup>^{10}</sup>$  He says, if something like murder results from drinking, how can it be a הלכה?

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> If you're asleep you don't remember anything.

We learn a lesson from this. If you make a mistake you always have another chance. You can do תשובה and be forgiven, just like when רבה begged forgiveness and was answered. We also have to keep in mind that we have to learn from our mistakes.

The Rebbe explains in a sicha<sup>12</sup> how רבה could kill רבה didn't kill him with a knife or his hands, but rather he was saying הברי תורה. When the גמרא says "he got up," it means he was very spiritually elevated and was discussing extremely lofty ideas. רב זירא couldn't handle it and his נשמה left him. The next year when רב זירא asked if he wanted to do it again רב זירא really did want to, and the only reason he said no is because it would have been סכנת נפשות

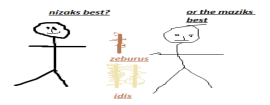


חלק לא פורים שיחה א <sup>12</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Answer to question in footnote 5

#### העידית של מי

הת' שמואל גראנר שיעור א



The ברייתא. In: ברייתא מסכת בבא קמא דף ו: מרא ברייתא. The ברייתא. The ברייתא. The ברייתא. The ברייתא ברייתא. The מסכת בבא קמא דף ו: מרייתא trings a case where a bull eats from someone else's field. The פסוק says, pay the best of your field. ר' ישמעאל says pay the best of the מסוק says, pay the best of your field. מפוק does not come to tell us that. It comes to tell us that you pay עידית (the best) and this is a קל וחומר להקדש. Pass over the last part for now. The מוניא will deal with it in the next סוגיא.

Now, you might think the first question of the גמרא will be -Why did ר' ישמעאל say the same thing as ה' if he wants to argue with him? But that question will have to wait, for the גמרא has a different question now. The גמרא asks: According to 'ז' if my bull eats ישמעאל, if my bull eats עידית it makes sense that I should pay עידית, but if it eats ייבורית?

Before we get to the answer תוספות has a question. Why are we asking only on ר' ישמעאל? Doesn't אקיבא say that you pay too? מידית answers: ר' עקיבא does not mean to say the same thing as פסוק does not

come to tell us this." The גמרא assumes that when ר' עקיבא says you pay עידית he means it in different context. What ר' עקיבא possibly means is that the פסוק doesn't come to tell us that you pay עידית when you eat עידית. You pay עידית only when you eat עידית.

That leaves us with the question on ר' ישמעאל. Why should you pay עידית if your bull eats יזיבורית? אידי בר אבין answers that this applies when the bull eats a part of the field that is between the עידית area and the זיבורית area, and we don't know exactly what he ate. Therefore, he has to pay רבא עידית asks, what basis do we have to make him pay עידית? The מזיק can say, "I'll pay until you prove otherwise. After all, isn't there a rule "המוציא מחבירו עליו הראיה"

ר' אחא קives another answer: This refers to a case where the says you is as good as the עידית says you pay according to the עידית says you pay according to the מזיק's field.

ר' ממרא now explores where these opinions come from. 'ר' gets his opinion from a ישמעאל - at the beginning of the ישמעאל it says field, referring to the ניזק 's field. So when it says you must pay the best of the field at the end of the ססוק, it's referring to the ניזק field as well. ר' עקיבא uses logic and says that when it says the best of your field, it's obviously talking about the מזיק sield.

We can learn the following הוראה. We constantly eat from Hashem's field of goodness. It's only right to give back our best. ry says the מזיק should pay his best, not someone else's

best. We are all on our own level and have our own goals. We simply have to do to the best of our ability.



### החילוק בין הד' כהנים גדולים

הת' שלמה סלזר שיעור א'

The כהנים גדולים were appointed by being anointed with the until יאשיהו המלך hid the שמן שמן המשחה before the destruction of the first בית המקדש. A appointed this way was called a כהן מסונים גדולים were appointed by wearing the שמונה בגדים for the first time. Such a כהנים גדים is called מרובה בגדים.

A כהן גדול is someone who was a כהן גדול but something caused him to leave his post (he either became שמא or was injured). A כהן שעבר is the one who replaces him.

The משנה in משנה מגילה דף ט: מסכת מגילה הוא מסכת מגילה הוא מסכת מגילה הוא מסכת מרובה בגדים and a מרובה בגדים, except for the פר הבא מרובה בגדים. Et which is only brought by the משמח מכהן. It continues saying that there is also no difference between a כהן בדול brings on משמש and מהן גדול the קרבן except for the עשירית האיפה and the יום כיפור which are only brought by the כהן המשמש.

The גמרא גמרא comments that this ר' משנה is  $^1$ סותר what האיר says elsewhere! We learn in a ברייתא that ר' מאיר holds that the פר מגדים also brings the מרובה בגדים. The area comments that the פר הבא על כל המצות also brings the חכמים. The  $^2$ ר' מאיר מאיר השיח השיח is  $^2$ ר' מאיר איים אייר מאיר bring it. What's חכמים? אם הכהן המשיח יחטא לאשמת העם פסוק:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Contradicts

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Source

 $^3$ והקריב על חטאתו אשר חטא פר בן בקר תמים לה' לחטאת. The פסוק . The והקריב על חטאתו המשיח. The משיח could have just said משיח, but it says  $^4$  name.  $^4$  learns from this that it means that both have to bring the קרבן. Obviously our annot fit משנה cannot fit מאיר 's opinion.

The גמרא כחוד מיפא, however, does fit with ר' מאיר. We learn in a ברייתא that if something happens to the כהן כהן takes over. When the כהן משמש or injured) the כהן takes over. When the כהן אמשמש returns, what happens to the כהן? According to ר' יוסי he is also a כהן גדול, while according to מאיר מהיוסי מאיר or as a כהן גדול (a regular בודה).

ר' יוסף בן אולם proves his opinion with the story of ר' יוסף ב' אולם. ר' יוסף שעבר was a כהן המשמש. When the כהן המשמש came back they took בית דין to see if he could serve as a סר not. בית דין or not. בית דין to see if he could serve as a כהן or not. בית דין to די ווסף said that he can't be either kind of כהן. The reason he can't do the עבודה as a שבודה בהנים גדולים one goes up in מעלין בקודש ואין מורידין is because קדושה and not down.

תוספות remarks, if the only reason he can't be a כהן גדול is because of jealousy, then in essence he really is a כהן גדול. It is then obvious that he can't be considered a כהן הדיוט. There is a that a בגדים cannot do עבודה in the wrong בגדים, and if this man would do his עבודה be would be

 $<sup>^3</sup>$  If the anointed כהן will sin and bring guilt upon the people; for his sin that he committed he shall offer a young bull, unblemished, to 'ה as a sin-offering

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The ה seems to be extra

doing גמרא in the wrong 5בגדים. Why then does the גמרא bring the reason of מעלין בקודש ואין מורידין? It seems unnecessary!

תוספות explains that once the בית דין decides he cannot be a כהן גדול, even though it's for a side reason of jealousy, he isn't considered a כהן גדול anymore. Therefore, if not for the reason of כהן הדיוט we would think he can be a מעלין בקדש ואין מורידין.

The משנה concludes: ר' יהודה, who authored this משנה, holds in the משנה like the חכמים and in the מאיר like רישא.

We can use the כלל of not going down in קדושה in our daily lives. The 'רמב"ם states that anyone who devotes himself to 'ה is considered a כהן. We learn from this that we shouldn't stop and go down in יצר הרע and allow the יצר הרע to take us over, but we should push ourselves and learn more חורה and do more משיח צדקינו to bring תיכף ומיד ממש and to bring משיח צדקינו.



<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Since he really is a כהן גדול

 $<sup>^{6}</sup>$ הלכות שמיטה ויובל הלכה יג

## נזקקין לתובע תחלה

הת' שאול פניג'ל שיעור א'

The מסכת בבא קמא דף מו: מור גמרא talks about the fundamental ר' שמואל בר נחמני. המוציא מחבירו עליו הראיה from. The מרא answers, we learn it from a מרא המוצ עליהם" - "whoever has words should approach them." The one who has words - the claimant must find proof to support his claim in order to be able to approach the  $^2$ בית דין.

מסוק asks a strong question on this - why do we need a מסוק to teach us something that is simple logic? Isn't it obvious that a person's claim would be considered only if accompanied by valid proof? The גמרא therefore concludes that this מסוק must be teaching us something different.

The גמרא continues, ר' נחמן actually uses this פסוק to teach us an entirely different דין. We don't deal with anyone before we deal with the claimant. The one with words, the claimant, approaches בית דין and is dealt with first.

This seems quite obvious as well. Therefore רש"י comes and explains this דין as follows:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> When someone accuses another person of having something that belongs to him the accuser needs to bring a ראי׳.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This explanation of the גמרא is based on the פני יהשוע.

Reuven demands one מנה from Shimon that he had lent to him. Shimon replied, "That is true, but Reuven stole something from me. He must return what he took!" Since Shimon has a counterclaim, one may think that we should deal with his claim first. Therefore, we have a פסוק to teach us that we deal with Reuven, the claimant, first.

The גמרא continues, the city of נהרדעא says that there are times when we deal with the defendant first. This is when his possessions will decrease in value.

The נמרא does not explain what the city of נמרא meant by this. ירש"י offers an explanation of this statement. Shimon, the defendant, has merchants willing to buy the object that is currently in Reuven's hands for a high price. Their offer is only for that day since they are going out of town the following day. Shimon will lose the sale if Reuven doesn't return the object<sup>5</sup>.

אוספות says that according to רש"י, to even consider dealing with Reuven first, he must have a שטר to back his claim. If he doesn't have a שטר, then Shimon is believed since he has a since he admitted to owing Reuven even though he could have

 $<sup>^{3}</sup>$  100 זוז - a common currency in the times of the גמרא

 $<sup>^4</sup>$  רש"י offers a second option, that Shimon gave a משכון to Reuven which went down in value since Reuven used it without permission. Shimon is demanding to be refunded before he pays Reuven the debt.

<sup>5</sup> γ"ν offers a second option, that Shimon needs the object back so he can sell it to pay back Reuven. If he doesn't get it back he will have to sell his property. People are bound to find out that he is desperate to sell his property to pay back a debt. They will offer a low price and he won't be able to refuse.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A document of proof of loan

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Pronounced meegoi – A מגו is when someone could have used a strong excuse that we would believe, but instead used a weak excuse that we usually would not believe.

denied it. 8 Now that Reuven has a שטר Shimon cannot deny that he owes Reuven the money.

There seems to be a problem with "רש"'s explanation of the גמרא. It's a catch twenty two. If Shimon has ready עדים, or he can get them within 30 days<sup>9</sup>, why would the פסוק tell us that we deal with Reuven first? Shimon has a valid claim and it should be considered. If Shimon doesn't have עדים why do we need the פסוק to tell us that we listen to Reuven first? Shimon doesn't and won't have any support for his claim. It's quite obvious that we should deal with Reuven first.

תוספות answers that we must be dealing with a case where Shimon claims to have עדים that saw Reuven take something from him. However, these עדים that Shimon mentions are out of town and they won't be returning within the 30 day period 10. The בית דין knows that the עדים Shimon referred to were in town at the time that Shimon claimed they were. However, they don't know if they witnessed what Shimon claimed they witnessed.

If we didn't have the פסוק we would think that perhaps we should wait for them to return. The פסוק therefore teaches us that we don't wait for them to come. We deal with Reuven's claim and when the witnesses arrive we deal with Shimon's claim.

<sup>10</sup> See previous note.

 $<sup>^8</sup>$  Even if Reuven has עדים, Shimon has a מגו, because you only need עדים at the time of lending and not when it's returned, so Shimon could have said that he already returned it.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> The בית דין give someone 30 days to find support and proof to his claims.

Now תוספות offers an explanation which is entirely different then 'רש"י. Reuven's claim isn't about loans, it's about damages.

Reuven was beaten up by Shimon, causing him injuries. Shimon admits to beating Reuven, but claims that Reuven owes him money. We say that Shimon must pay Reuven for the injuries at that moment even if Shimon has עדים coming within 30 days to testify that Reuven owes him money. The פסוק is teaching us when it comes to bodily injuries, בית דין deals with it right away.<sup>11</sup>

We learn a very powerful lesson from this גמרא. We say in מעריב every day, והסר שטן מלפנינו ומאחרינו - we ask 'ה to take away the עבירה. It makes sense to ask 'ה to take away the שטן before we commit an עבירה. We are asking 'ה to stop allowing the שטן to convince us to do עבירות. But what do we mean when we ask 'ה to take away the שטן after we ח"ו commit an "עבירות".

After an שטן the שטן comes to "beat up" the איד by making him feel worthless and useless. Our גמרא tells us that we must immediately deal with the beating - the עצבות - and then we can deal with the claims of the שטן and do תשובה, because the only way to fix the אידן is with the feeling of שמחה that we are אידן and that 'a gives us the opportunity to return to Him. May the true ממחה of Moshiach come speedily in our days!



<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> The לקוטי שיחות חלק טז in נבי brings an entirely different explanation from the ש"ך, explaining it according to חסידות.

#### הנשמה יתירה של שבת

הת' מנחם מענדל עזריאל דוב אווערלאנדער שיעור ב

The מרא in גמרא פסחים דף ק"ו עמוד: מוציא שבת gives different opinions for how הבדלה is performed when יום טוב falls on רב. מוציא שבת says the order of the ברכות is as follows: יין, קידוש, נר, הבדלה says the order is מרבלה, נר, קידוש 's opinion is רבא .יין, נר, הבדלה, קידוש says מר בר רבנן .קידוש, יין, נר, הבדלה says מרבר רבנן .קידוש, יין, נר, הבדלה says מרבלה, קידוש, יין, הבדלה says מרבלה, קידוש, יין, הבדלה משמיא רבי יהושוע .נר, קידוש, יין, הבדלה .

The obvious question is why the בשמים isn't mentioned in any of these orders. רשב"ם suggests the following answer: The reason why we smell the בשמים on מוצאי שבת is because we feel faint from the נשמה יתירה leaving us and the smell revives us.

Since the אום טוב here is discussing שבת going into יום טוב, the יום טוב isn't leaving us until after יום טוב and there is no need to smell the בשמים.

But we are still left with a question: If the יתירה isn't leaving us until after יום טוב, then why don't we smell the בשמים on מוצאי יום טוב is really leaving us?! The fact that we don't smell בשמים even on מוצאי יום טוב seems to be telling us that the יתירה isn't really leaving at that time. So telling us that the יום טוב on a clarifies the real reason we don't smell the מוצאי שבת on a that goes into יום טוב the excitement and joy of יום טוב drowns out any grief we may have from the team in that the נשמה יתירה leaving us. But the truth is that the מוצאי שבת does leave us on !

We see that as the רמב"ם tells us, "The שמחה that a person is supposed to have on יום טוב is a MAJOR," clearly stating how serious the תורה and use that we must be בשמחה on בשמחה!



### האם יש לאדם להשתדל להתחייב במצוה

הת' ליאור ציון ממן שיעור ב

The ממרא in נו: נמרא tells a story about a גוי that would disguise himself as a איד and go up to ירושלים every year to take part in the חכמים. He once bragged to the חכמים, "It says in your חכמים that a ערל or an ערל may not take part in the מור and I, a יוו, get from the best part." אליה said to him, "Did they give you from the "אליה" This was meant as a trick, so that he would go to the בית המקדש and ask for this part. Then the בית שיטול realize this man was a x.

On that ערב פסח גוי went up to ירושלים and asked for the אליה. The החוס looked into his יחוס and found out who he really was and they killed him. The כהנים remarked, "הודה" is in נציבין yet his net is spread out all the way to נציבין."

תוספות asks a striking question: Why didn't רבי יהודה בן בתירא נרבי יהודה בן בתירא for the ירושלים in the עולה to be עולה ללגל!

תוספות offers three possibilities as to why רב יהודה בן בתירה would have not been מחוייב to go up to ירושלים for the ...

First is that at the time of this story רב יהודה בן בתירה could have already been an elderly man. We learn that an elderly

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> One who is uncircumcised

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The backside of the animal which is placed on the מזבת and אסור to eat

person is not obligated to be עולה לרגל since travel is too difficult.

Another possibility is that he didn't own land in ארץ ישראל (the ישראל is only for someone who owns land in ארץ ארץ וועלה לרגל is only for someone who owns land in ארץ ארץ). The גר"א quotes a גמרא that supports this answer. In aberia weries that a group from מצרים left מצרים left מצרים early due to a miscalculation of the גאולה and traveled towards and perished before entry. Centuries later they were brought back to life, as described in the ארץ ישראל continues, "עצמות היבשות stood up and said 'I am a descendant of the היבישות היבישות of 'עצמות היבישות of the 'עצמות of the

The גר"א explains that these people from שבט אפרים would not be able to own land in ארץ ישראל since they weren't alive during רבי יהודה בן בתירה. Since רבי יהודה בן בתירה descended from these people he also wouldn't have been able to own land in ארץ.

The third possibility that תוספות offers is that רבי יהודה בן was from a city called נציבין, which could have been outside of ארץ ישראל, in other words  $^5$  דרן רחוקה. The דין is that someone that is בדרך רחוקה grom being עולה רגל.

An underlying issue is left unresolved: How is it possible that someone as great as רב יהודה בן בתירה would not to go out of his way to fulfill the mitzvah of עולה לרגל? The צל"ח

 $^4$  יחזקאל that just like these withered bones had תחיית, so too in the times of משיח there will be תחיית המתים.

 $<sup>^3</sup>$ קב עמוד ב

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> From a distant place

from חוספות that when someone does not have an obligation to do a mitzvah it's unnecessary for him to do it.

However, there are many פוסקים that argue. For example: The אלטער רבי writes in his שלחן ערוך that someone who does not have have in his house on ליל י"ד still fulfills the חמץ המצוה, even though he didn't do בדיקה of ביעור or בדיקה, since his house is free of מצוה The מקור חיים argues that in this instance the מצוה of would not be fulfilled, and therefore one is obligated to go out and get ממן to burn. Here we see that if someone is not in a situation where he needs to fulfill a מצוה, it is proper to actively put himself in the situation to perform the

The שלחן ערוך writes<sup>8</sup>, if you see someone is asleep and the time of קריאת שמע is passing, you should wake him up so that he can fulfill the mitzvah. The משנה ברורה says<sup>9</sup> not only should you wake him for שמע, but even if קדיש is being recited. So too if a נהן is sleeping in a house with a dead body you should wake him up so he shouldn't become אמא, even though he was sleeping and therefore he wouldn't be transgressing anything.

We see from here that you should indeed go out of your way to fulfill a מצוה. The הוראה is quite obvious that if one has a chance to do a מצוה, even if it is a טירחא, it should be fulfilled. More so, it should be done בזריזות, like it says about אברהם אברהם אברהם. "וישכם אברהם בבוקר". Even though

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> סי' תלו סעיף כא

סי' תלא דיני בו"ב <sup>7</sup>

<sup>8</sup> סי' סג ה

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> סי' נה ס"ק לו

 $<sup>^{10}</sup>$  בראשית כב,ג

be doing the most difficult task of offering יצחק as a קרבן, he put all his energy into doing it since it was 'ז that gave the ציווי.



## הפירוש בסמוך למנחה

הת' מנחם מענדל סייבל שיעור ב

The משנה in ערב פסחים דף צט: states: On סרב one should not eat סמוד למנחה. The גמרא discusses the משנה's statement.

What does סמוך למנחה mean? There are two times for מנחה. The first is מנחה גדולה, six and a half hours into the day<sup>2</sup>. The second is מנחה קטנה, the ninth hour of the day<sup>3</sup>. Which one is the משנה referring to?

If the משנה is discussing מנחה גדולה, the reasoning for the דין would be that since one must bring a קרבן פסח around that time, he should refrain from eating lest he get caught up in his meal and forget to bring the קרבן.

If the משנה is discussing מנחה קטנה, the reasoning would be that one must have an appetite for the מצות he will be eating that evening, and eating so late in the day would remove his appetite. Therefore one should avoid eating at this time.

רבינא brings a מנחה קטנה is discussing מנחה קטנה from the following ברייתא.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> קז.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Usually around 12:00 to 1:00

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Usually around 2:00 to 3:00

"Even Agrippa the king, who is accustomed to eating his meal in the ninth hour (מנחה קטנה), should refrain from eating at this time on ערב פסח."

רבינא explains how this is a 'ראי'. The מנחה only fits with the מנחה מנחה קטנה if the מנחה is discussing מנחה קטנה, because if it's discussing מנחה גדולה why would we have to mention Agrippa? It is obvious he shouldn't eat at the ninth hour because the time of the איסור has already passed. So according to מנחה קטנה is discussing מנחה קטנה.

The גמרא seeks to refute the ראי' by demonstrating that we face the same difficulty even if the מנחה is referring to מנחה . Why would we need to mention Agrippa at all?

The גמרא answers its refutation by explaining as follows. One might think that since Agrippa is accustomed to eating at this time, he would still have an appetite for the מצות that evening, and therefore the משנה's reasoning no longer applies. Since the reasoning is no longer in place, one may think that Agrippa is allowed to eat by מנחה קטנה. Therefore the ברייתא says that it even applies to him.

Thus the גמרא proves that we are discussing מנחה for the מנחה קטנה in the

מנחה קטנה said that even though one may not eat from מנחה קטנה one may eat small refreshments. ערב פטח explains that one may eat lightly because it does not satiate. רשב"ם goes even further to say that the reason one may eat small refreshments is that it whets the appetite, and will make you eat the מצות with more zest.

What are small refreshments? ר' יצחק would dip and eat vegetables. רבא would drink wine throughout the whole day, in order to whet his appetite.

What makes רבא think that wine whets the appetite? At the משנה Seder one drinks four כוסות of wine. We learn in the משנה that between the first two כוסות, one may drink additional wine, but between the last two סוסות one may not. The reason is that wine whets the appetite, and therefore between the first two which are before the meal, one may drink extra wine to stimulate the appetite. However the last two מוסות are after the meal and there is no point in one whetting his appetite.

Apparently there is no problem in drinking extra wine, but the רשב"ם explains that one may not drink between the last two due to the fact that it seems one is adding on to the four instituted by the חכמים. This is a concern by the first two as well; however, the advantage the extra wine has between the first two nullifies this concern. The רשב"ם says that this is איי צרבא that wine is an appetite stimulant.

A ירושלמי in ירושלמי has a different explanation as to why one may not drink extra wine between the last two סוסות of the Seder. This is to prevent one from becoming intoxicated and therefore being unable to complete the  $^4$ סדר.

still holds to his opinion that the reason we cannot drink between the last two נוסות is due to the fact that it looks

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> רשב"ם `s commentary on this explains that wine drunk with or before a meal does not intoxicate. Therefore this only applies to the 3<sup>rd</sup> and 4<sup>th</sup> כוסות, after the meal.

like one is adding on, because the ירושלמי`s explanation is not a to רבא 's theory that wine whets the appetite.

A lesson we can learn from this, as we must learn a lesson from everything in תורה, as well as in life, is that we should follow the קיום in being scrupulous in all aspects of קיום, as we see from the way they were careful with what to eat (or not to eat) just to maintain an appetite and ensure enjoyment in a מצות, eating the מצות on the first night of מצות.



### הזמנים על פי הש״ס

הת' מנחם מענדל פיינבלום שיעור ב

מסכת פסחים speaks about the different times of the day. In general, the day starts with "עמוד השחר, at which point one can tart נץ החמה, although we wait till החמה, which is a little over an hour later. Six hours later is "חצות. A half hour from that point is מנחה גדולה, the earliest time one can daven מנחה גדולה (on a perfect 12 hour day it is 3:30). This is the time when the תמיד של בין אם מקריב שפר מובה on the מזבח on the מזבח on the מזבח on the מזבח (4:45). Approximately one hour and 15 minutes later is שקיעה (4:45). Lastly is שלשה כוכבים בינונים are visible. This is the basic timeline of the day.

Regarding the time that תפילת מעריב begins, there is a מחלוקת in holds רבי יהודה. חכמים between רבי יהודה and the מסכת ברכות holds that the day ends at פלג (which therefore is the beginning time for מעריב hold that the day ends at מעריב (this מחלוקת and fifteen minutes). דבי יהודה has a difference of an hour and fifteen minutes). דבי יהודה says you can do either like מעריב or like the שולחן ערוך The שולחן ערוך חכמים like the מערים. The שולחן ערוך הכמים like the מערים ווke the חכמים.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dawn

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Midday

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sunset

דף כז. <sup>4</sup>

We know there is a הלכה from שולחן ערוך that on קודש did one should daven מעריב early to be מוסיף to the מצוה of מצוה to the מצריב (learned from ⁵הלכות יום כיפור Nevertheless, you must start after בי יהודה so that you follow the opinion of מעריב. One is not allowed to be תרתי דסתרי הודה meaning that if a person decides to follow the דעת ר' יהודה and bring in שבת early he must daven מנחה before מנחה after.

Some תרתי דסתרי seem to be doing תרתי דסתרי because they start after פלג, which means they are following the חכמים, yet we see that they still daven מעריב before צאת, which follows the opinion of רבי יהודה. That seems problematic. Some פוסקים are מירוא דציבורא and allow this because of טירוא דציבורא.

על פי דרוש we can be מבאר as to why we can daven so early on תעבת. Let's start by explaining how the תפילות were set up by the תפילות אברהם אבינו תיקן שחרית. אבות as it says $^6$  "וישכם אברהם אבינו תיקן מנחה בבוקר" and מעריב לשוח בשדה" as it says $^7$  מעריב לשוח באדה" as it says $^8$  מעריב תיקן מעריב לשון תפילה as it says $^8$  ויפגע במקום וילן שם כי בא השמש" explains that ויפגע במקום וילן שם כי בא השמש" לשון תפילה.

Now we will look specifically at יעקב. We know that יעקב was on his way to חרן when it says ויפגע במקום - "he encountered the place". יעקב explains that this place is יעקב. When יעקב reached this place the sun miraculously set early and he was forced to set up camp and spend the night. If the sun wouldn't

 $<sup>^{5}</sup>$ שו'ע סימן תרח סעיף א

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> בראשית יט כז

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> בראשית כד סג

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> בראשית כח יא

have set early he would have davened מנחה like his father (יצחק) did. This is why you are allowed to daven early, since at the time (מעריב the first person to daven (מעריב) davened it was day, even though the sun was down. Even though one is allowed to daven early on בזמן.

We can take a great lesson from this. Even though something may be allowed according to different פוסקים we should strive to act לפנים משורת הדין. As Reb Mordechai Horodoker related, "One of the first things the Alter Rebbe taught us was, וואס מען טאר ניט טאר מען ניט און וואס מען מעג (what is forbidden is forbidden and what is permitted is unnecessary). 9



<sup>9</sup> היום יום כה אדר שני

### הטעם של בדיקת חמץ

הת' יואל הלוי קרוטורו שיעור ב

The משנה says you are supposed to do בדיקת חמץ on the night of בדיקת חמץ explains that the reason for doing בדיקת ווא י"ד ניסן is in order to prevent us from transgressing the לא יראה ולא of לא יראה ולא.

תוספות raises a question on רש"י: How can the reason for לא יראה ולא of לאו be for us not to transgress the לא יראה ולא of לא יראה ולא of לא יראה ולא of לא יראה ולא of לא יראה ומע our חמץ without actually getting rid of it (meaning that there can be חמץ left in the house)? תוספות therefore disagrees with רש"י and says that the reason for מבח is to stop you from eating חמץ during חמץ.

תוספות מסח continues and asks, why are we more careful with מסח during מסח than with having non-kosher food throughout the year? We are more careful with ממץ for two different reasons. The first reason מוספות gives is that we are used to eating all year round and it would be easier for us to forget not to eat it, but treife food is something we are not used to. Another reason explained by חכמים is that the חכמים wanted to be more strict so that there would be no way we'd come to eat pand during not d

חמים now proves his point. The רשב"א says that the חכמים said you're חמץ to do חייב and שריפה even for מדים that isn't fit for eating, and for a mixture of חמץ where the לא יראה doesn't apply.

We're still left with תוספות's question on רש"י. How can the reason for בדיקת חמץ be for us not to transgress the לא לא לא לא לא לא לא מבטל שבטל be for us not to transgress the יראה ולא ימצא our חמץ mathout actually getting rid of it? The ר"ן answers, we do בדיקה to prevent us from transgressing the לאו of not finding חמץ, and we do ביטול right after to prevent us from owning ביטול.

We can learn a lesson from this גמרא that we must be careful with even the most minute things in תורה. Even though you do you still do ביטול just in case. Through our learning may we bring מלך המשיח במהרה בימינו ממש



### החיוב של ארבע כוסות

הת' משה נחמן דענבורג שיעור ג

The ממרא ומחים says with regards to the distributors of לא יפחתו לו מארבע כוסות של יין", "When they are giving out wine for the ד' כוסות של יין", "they shall not give him less than four cups." משנה explains that if you look carefully at the words of the משנה you will see that it says "לו" - to him. Who is "him"? The בעל הבית and no one else in the household. This implies that only the חייב is בעל הבית in having ארבע כוסות also infer this logically from the fact that during the whole year one person can be מוציא others by קידוש, so too by the ארבע.

The גמרא גמרא later continues " אנשים אחד בארבע כוסות מנו רבנן הכל חייבן בארבע כוסות אחד "." "The אנשים taught us that everyone is יייב in the ד' כוסות in the חייב, that includes men women and children." Seemingly from here it is משמע that not only the חייב is בעל הבית but all the family members are מחוייב in the ביסות, contrary to the above.

מוספות answers that we could explain that, in fact, only the תוספות answers that we could explain that, in fact, only the גמרא גמרא, and the second גמרא is saying that everyone, even children, definitely need to <a href="hear">hear</a> the ברכה and not because of a ארבע כוסות and not because of a חינוך

משוה דף צמי. 1

 $<sup>^{2}</sup>$  ד"ה לא יפחתו לו מארבע כוסות.

<sup>.</sup> דף קח: <sup>3</sup>

then concludes saying that it is a חומרה for everyone to have their own ארבע כוסות but it is not a necessity.

However, the 'חייב כל אחד disagrees and writes 'חייב כל אחד, that everyone has to have their own כוסות, and so is the opinion most of the other פוסקים, that in fact it is a מוסות and is necessary for everyone to have their own תיוב.

לכאורה שנה we could explain the סברת המחלוקת between 'תוס' (that it is only a חומרא for everyone to have a כוס) and the אלטער רבי and the אלטער רבי (מוס בוס) by prefacing with a different שתאן" but says "מרא 'ז הירות לא יצא" הירות לא יצא", ידי חירות לא יצא" אין יצא, ידי חירות לא יצא" your are not יוצא of the חיוב of חיוב.

ידי and the <sup>8</sup>רשב"ם explain the אמרא to mean as follows. ידי ארבע היוב means that you are יין חיוב of drinking the ארבע ארבע העב"ט, which means that you were not for your חיוב of freedom i.e. you have not properly fulfilled the חיוב From here you can learn that you can be חיוב אינא היוב היוב, without involving the issue of חירות.

Now we have to see what exactly is the whole חירות and how does it work in regards to the אולי יש לבאר $^{9}$ . ד' כוסות this

 $<sup>^{4}</sup>$  .סימן תעב סעיף כ"ב.

 $<sup>^{5}</sup>$  . רי"ף, רמב"ם, טו"ר

<sup>.</sup> דר קח: <sup>6</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> In those days the wine was extremely strong and not really fit for consumption, so before they would drink the wine they would dilute it with water.

 $<sup>^{8}</sup>$  A grandson of "שר who wrote a similar פירוש on the גמרא.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> It is possible to explain this ענין.

ענין based on a שיחה of the רבי The רבי explains the דיוק הלשון of the אלטער רבי in regards to the כוסות that the אלטער רבי writes<sup>11</sup> "לפיכך הם צריכים הסיבה דרך חירות" - that they need to lean by them, i.e. it is a זין in the cups that they require to be drunken in a way of חירות, not that the person has to drink it in a way of חירות, i.e. - a דין on the person (גברא). Therefore the שהד' כוסות תקנו חכמים כנגד ד' לשונות של " continues אלטער רבי  $^{12}$ גאולה that the מתקן were גאולה the ד' כוסות כנגד של גאולה. With this the אלטער רבי brings out the reason for the above הלכה that the כוסות need to be drunken in a way of חירות. Since they were instituted ד' לשונות של גאולה the לנגד they need to be in a way of חירות. However if the כוסות were not נתתקן כנגד the כנגד other כנגד other they would be דמזים other כנגד the number four, then for what reason would they need to be in a way of חירות (besides for the general idea of חירות needed at the סדר).

According to רש"י, רשב"ם ותוספות the ד' כוסות the חירות. Being that חירות is not an intrinsic part of the מצוה בפני (but rather it is a מצוה בפני had the מצוה בפני , therefore even if only the בעל הבית had the הביל, (thereby sufficiently symbolizing to the other meanings of the number four), then everyone should technically be יוצא. If so it is not necessary for everyone to have their own כוסות to do so, because we try to do things in a way of חירות.

 $<sup>^{10}</sup>$  אייח, This שיחה deals with the ענינים of חירות and חירות.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> סימן תע"ב סעיף י"ד.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>The four terms that 'a said in reference to יציאת מצרים in פרשת וארא. פרשת יווארא. : והוצאתי: 1: והוצאתי: 1: וגאלתי: 4: ולקחתי והצלתי: 1: וגאלתי: 4: ולקחתי

On the other hand, according to the רי"ף, רמב"ם, טור ואדה"ז the די were specifically ד. the לשונות של גאולה the מתקן כנגד the חירות the ד' כוסות ד' were specifically ד' the proper קיום of the קיום is necessary to the proper קיום of the קיום, and thereby making it compulsory for everyone to have their own כוסות to drink from, because that is the true ענין חירות print.

The הוראה that we can take from this in our daily lives. When you do a מצוה there is two ways you can do it. You can do it in such a manner that the מצוה is a load that you are trying to get of your back, then you have totally missed the boat. Like we see according to some opinions, that if you do a מצוה without having any חיוב then you have not been איי your חיוב. However there is another attitude and approach you can take to doing a מצוה, actually the exact opposite of the first approach, and that is to serve איי with שמחה like it says in the פסוק "עבדו את ה' בשמחה" with משיח that is impossible that משיח will not come immediately.



תהלים: קפיטל ק' <sup>13</sup>.

#### ספר שאינו מוגה

הת' שמואל עוונס שיעור ג

The גמרא in נמרא in מסכת כתובות דף יט: it states:

"ספר שאינו מוגה עד ל' מותר להשותו מכאן ואילך אסור שנאמר אל תשכן באוהליך עולה"

"A ספר which is not checked over for mistakes, you are allowed to have it in your possession up to thirty days and from then on it is forbidden." We learn this out from the איוב חוֹ פּסוֹק ; That you may not have in your possession an illegitimate (document). The מפרשים explain different parts to this Halacha. First of all, what types of ספרים are we talking about here? Second, If you can't have a ספרים which is יחורה in your possession, then how do we see all over people keep ארון קודש in their ספרי תורה long after thirty days. So, how can it be kept after thirty days, isn't it forbidden? If it is forbidden, why can I keep it for thirty days?

תורה, explains that the ספרים we are talking about are ארש"י, the reason being that one might make a mistake in the דין because of a misprint. Since in his times they only had these ספרים that is why he said these specifically. However, now that we have ספרים and the גמרא and any other ספרשים of halacha, his דין would also apply. The מיגש on parchment in which one would read publicly would be a problem. His issue being that all the

brachos and the Torah reading will have been for naught. Not because one might make a mistake in din. It seems fit to say this would apply also to נביאים because of the הפטרה. Seemingly we could say it might apply for כתובים also because of reading the ודו"ק. מגילה

In regards to keeping our ספרי תורה שברי which are ארון - the קודש - the נודע ביהודה points out that in fact there are 2 issues. Firstly, since the ארון is set aside for the kosher ones which are on a higher level of קדושה, you can't keep the סחפר in the same place following the rule of מעלין בקודש ולא מורידין. Secondly, there is the problem of keeping these ספרים פסולים longer than thirty days.

On the first issue some people try to explain that the reason why people are allowed to keep the פסול Sifrei Torah in the ארון ארון is just like the broken לוחות were kept in the בית in the בית. They explain, however, that this is not sufficient proof since the broken לוחות were made by Hashem himself and hence the level of קדושה was higher, therefore, they were able keep them it in the בית המקדש. However, the title since the reason why we may keep them in the ארון קודש is because the level of פטול a sefer Torah is still the same.

In regards to the 2<sup>nd</sup> issue, the נודע ביהודה paskens that in fact after thirty days we still have the problem of אל תשכן באוהליך which will be אסור and therefore rules that it is fact אסור to keep the ארון in the ארון longer than thirty days. .

 $<sup>^1</sup>$ מהד"ק או"ח סימן ט

However the שו"ת בנין ציון in his שו"ת בנין ציון disagrees with the נודע ביהודה and explains that if one puts them in a separate section of the ארון קודש there is no problem. He explains that since there is a sign, it certainly will not be used as well as that putting it in its own section is considered as if it was in גניזה. Also, if you don't plan on using it then keeping it is not a problem.<sup>4</sup>

Seemingly this is the reason why nowadays we still keep the מפרי תורה in the ארון longer than thirty days. Since we make a sign on the חורה i.e. we put the belt on the outside or put in a separate section in the ארון קודש we know for sure it won't be used.<sup>5</sup>

The reason why it is allowed for the first thirty days is because something only becomes permanent after thirty days. For example: a person doesn't need to put up a מזוזה on the doors of his house before he is living there for thirty days. The reason is because until he is there for thirty days it is not considered a permanent residence. A hint to this in our case is that the word in the אל תשכן באוהליך עולה" is the numerical value of 31, hinting that one may have it for thirty days but, on the thirty first day it is allowed.

— æ•æ—

<sup>3</sup> The ערוך לנר says that only if there is no place in the ארון, then you should bury it.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> סימן צז

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The ספר החסידים also point out that the ספר החסידים clearly writes that one should put in the ארון in the ארון.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Based on what the 'ספרי תורה writes in סימן לו that in our ספרי תורה, בזמן הזה are not exact, there seemingly would not be a problem leaving them in the ארון קודש ארון קודש.

#### כנעני שנתגייר

הת' אלי פאפער שיעור ג

The (דברים ז:ג) תורה (דברים ז:ג) that we are not allowed to marry them - לא תתחתן בם. In . לא תתחתן בם the איסור דאורייתא discusses as to whether this איסור דאורייתא, one can marry them (however there is an מתגייר). Or even after they are רבא – וו it is still איסור דרבנן to marry them. In the איסור אמינא but then there is no מתגייר but then retracts that even after they are מתגייר there is no איסור מתגייר but then מתגייר.

The גמרא further on discusses how one of these nations, the tribe of the יהושע tricked יהושע into accepting them, and therefore "יהושוע" "placed" them as water carriers and woodchoppers – i.e. slaves, lower than the status of a regular איד. Therefore they are referred to as נתינים i.e. – the ones "placed" in the jobs they were given (ויתנם יהושע חוטבי עצים ושואבי מים).

The גמרא in (דף כ"ט.) כתובות (דף כ"ט.) as someone that a איסור דרבנן as forbidden to marry. איסור דרבנן is forbidden to marry. being that גוזר was גוזר that they remain separate and different than the אסור דאורייתא however holds that it is אסור דאורייתא. Now חוספות argues on רש"י because he is going according to the

 $<sup>^1</sup>$  אם holds so למסקנא because it would not make sense that תורה says not to marry a גוי – when the whole idea of marriage does not apply between a גוי and גוי . Rather it is talking about after they convert, where there could be marriage ( since they are  $\mu$ ) – and תורה tells us that nevertheless it is אסור.

איסור הוה אמינא that when they are יבמות it is an איסור וה אמינא. However, according to the איסור וt is an איסור איסור מתגייר מתגייר מתגייר to marry them even after they are מתגייר.

So why in fact does רש"י follow the רבא , if רבא retracted from it afterwards and maintains that it is an איסור דאורייתא?

The <sup>2</sup>ת" (on the טור who holds the same as רש"י) explains that the איסור (about which רבא is talking about) is only on the איסור, i.e. the actual גוי כנעני that converted. However, his children, although they retain the name אסור, are only אסור (מדרבנן are only מדרבנן). Therefore איי says that they are only מדרבנן, since he's referring to the children of a גוי כנעני. Although he agrees that the first אסור מדאורייתא is in fact אסור מדאורייתא.

The מגיד משנה explains that according to the רמב"ם, the 2nd מגיד משנה in יבמות in יבמות in made them slaves) argues on - and therefore he paskens like the 2nd איסור that it is only a איסור bowever maintains that the 2 סוגיא do not disagree - rather the 2nd איסור מן התורה is saying that since they were אסור מן התורה

 $<sup>^2</sup>$ אבן העזר סימן ד

 $<sup>^{3}</sup>$  הלכות איסורי ביאה פרק יב הל

(as יהושע explains), therefore יהושע wanted to keep them separate and therefore made them slaves.

It comes out that there are 3 opinions about marrying כנענים that are מתגייר holds that they are always אסור holds that they are always אסור מדאורייתא is אסור מדאורייתא and his children are only אסור מדרבנן. The רמב"ם holds that they are all only אסור מדרבנן.

Seemingly we could bring a proof that רש"י agrees that the first אסור is even when they are אסור מתגייר (and the going of the trick is even when they are אסור (מתגייר) from the fact that by אסור לא תחי' כל נשמה - to kill all the nations of ארץ ישראל הארץ ארץ לא התחנן בו says that if they do רש"י, לא תתחנן בו לא תתחנן בו does not exclude a case if they do תשובה. This implies that according to איסור, even when they are איסור, the איסור איסור.

However the "רבי" says, even though איטור doesn't exclude a case where they do איטור it is not a proof that he holds the איטור that it's conly because of "כי יסיר את בנך" – that they will בנ"י lead בנ"י – that they will תורה ומצות away from תורה ומצות, meaning that if he does בנ"י, לא תחי' כל נשמה then he will not בנ"י data בנ"י בנ"י בנ"י however by בודאי they are accepted since the must tell us that if they do תשובה they are accepted since the says "למען אשר לא ילמדו" במנ" – that we should not learn from them. Meaning, every precaution has to be taken not to learn from them. Therefore one would think that even when he does תשובה there is still a possibility that he will teach בנ"י those ways,

 $<sup>^4</sup>$  לקו"ש חלק יד ע' 116 הארה 15

it should still be אסור. Therefore רש"י has to tell us that it is מותר.

A הוראה from this is, we are taught that we are meant to be involved in this world in order to raise it up to קדושה. We must always remember that it is עולם הזה. Therefore every precaution must be made that we are raising it to קדושה, without it dragging us down.



## החילוק בה״מה נשתנה״ של המשנה וה״מה נשתנה שלנו

הת' דוד משה פערשין שיעור ג

The מסכת פסחים דף קיב. in מסכת says: When we pour the second סדר at the orbid will ask a question. רש"י asks, "Why does the child ask now?" Answers רש"י: Because all through the year we start eating the meal before we pour another of wine.

The משנה then tells us the questions of the מה מה. The first question is: "All other nights we eat מצה or מצה but tonight we eat only מצה."

Second question: "All year round we eat all types of vegetables but tonight we must eat מרור." points out that we don't say "only מצה "only מצה" because by כרפס we may eat other vegetables so we can't say only מרור.

Third question: "All other nights we may eat all types of meat, fried, cooked, roasted, or any other way, but tonight we only eat roasted meat." מוספות explain that even the שרבן חגיגה was roasted. That's why it says only roasted.

Fourth question: "All other nights we don't dip at all but tonight we dip two times, first כרפס in salt water, and second, מרור in חרוסת in מדור"."

Then each father answers his child according to the child's level of understanding.

The Rebbe explains why the מה נשתנה we say today is different than this text.

The third question given by the משנה of only eating roasted meat is not asked nowadays. Why not? Today there is no קרבן so we are not commanded to eat roosted meat. In fact, we purposely do not eat any roasted meat so that we shouldn't give the impression that we have a קרבן פסח. Now instead of asking about roasted meat we ask about 'יושבין ומסובין.

But why is the order of the מה נשתנה in our הגדה different than the order in the מטבילין? In the משנה question is put last, but in our הגדה it's the first question.

Eating only תורה מצה is a הלכה from the תורה. Eating and leaning while we eat are מטבילין. דרבנן, on the other hand, is a מנהג. A child remembers the details and small things that make bigger events memorable. Our version of the מה נשתנה puts first because the מנהג is what draws the child's attention and keeps him connected to the larger picture of אידישקייט. This teaches us how important it is to be careful with מנהגים.

### שיטת הראשונים בהשגחה העליונה

הת' מנחם מענדל הכהן פרידמאן שיעור ג

that all happenstance whether good or bad is decreed upon us by the heavens, expect for weather related instances. For example we know that an animal will never attack a human unless he is deserving of punishment from above. This statement is a bit confusing, why would weather be different than all other occurrences. Additionally this statement seems to include any occurrences, even someone who jumps in front of a car. We would say that it was all 'n's will and he couldn't have done anything about it.

This is obviously not the case as we know that man has free will and it's his fault for jumping in front of the car, but this גמרא obviously needs explanation. רש"י and רש"י disagree over how to interpret this רש"י explains that everything except for weather is בידי שמים and it is decreed upon us from 'ה when bad or good things will happen. Weather, on the other hand, explains רשי can sometimes hurt us through negligence.

תוספות however says that only unavoidable things are שמים and not things that happen due to negligence. מוספות also explains that when we said that weather is not בידי שמים it means that a person can usually protect himself from weather by wearing the right clothes and taking shelter from the weather. Even though we know that in the time of Moshiach we are told that 'n will remove all weather related sickness from the world, which seems to suggest that weather is בידי שמים, 'בידי שמים will warm up

the temperatures but he won't take away the chance of contracting sickness from weather. We see that ' $\bar{n}$  doesn't use weather to punish someone who deserves punishment rather ' $\bar{n}$  will punish him through other ways like by animals or government but not through weather.

The reason why תוספות argues with רש"י and does not say that regular occurrences are always בידי שמים is because there is a which warns us that man should never stand in the way of danger. We see from that גמרא that man does have control over his actions and therefore תוספות is forced say that only unnatural occurrences are בידי שמים – while all other things are up to the person to protect himself or to put himself in harm's way. תוספות הוספות.

The חובות הלבבות comes to רש"י's defense by explaining that just because something is decreed from heaven doesn't give man an excuse to give up on his life and say 'ה will take care of things and there is nothing I can do. Man must still work and strive to do his best. Only then can he say that 'ה is in control and trust that 'ה' will protect him. As well, we see that if a man kills himself he will be punished worse than if he had killed his friend due to the fact that the closer one is related to his victim the harsher his punishment. He has no right to harm himself even if he is destined to be harmed.

The <sup>2</sup>ביאור counters with a beautiful ביאור. When the brothers of יוסף הצדיק lobbied to kill him ראובן stepped in and

 $<sup>^{1}</sup>$ שער הבטחון פרק ד

בראשית לז,כא <sup>2</sup>

suggested they throw him into a pit and let the animals deal with him. ראובן reasoned that if יוסף הצדיק deserved to be killed for his haughtiness then they should leave it up to ה' to take care of. explained that if they left him in a pit for the wild animals then he would only be killed if he really deserved it. Animals will only kill man if he is deserves it, humans however- who have the power of free choice- might kill a man even if he does not deserve the death penalty. From this the אור החיים and some things aren't. One can say that this is how תוספות שוחפות bearned the גמרא.

To put a חסיד'שע spin on this whole situation let us say that not put a צינים ופחים. hot and cold is referring to the ways that man serves 'ה. One way is to serve 'ה with a passion; heat and energy, desiring to fulfill the will of 'ה to its utmost extant. The other is the path of coldness and indifference, only serving 'ה if at all because he must but he doesn't feel a passion or a will to come closer to 'ה. These two paths are up to man to choose, he can either chose heat or he can choose cold, he can chose passion or he can chose indifference. It is up to him, '¬ will not interfere.



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The רבי in 297 אור החיים was saying that both animals and humans are sent kill בידי שמים. Humans have free will and therefore they may come to kill someone who has merits and reasons to be kept alive regardless of the fact that he has a death penalty on his head. On the other hand, animals will kill if a man completely deserves and has less merits or reason to be kept alive. However they both are decreed from heaven to die.

### ? או אינים ופחים בידי אדם או

הת' מנחם מענדל קול שיעור ג

If someone went on שבת and lit a field on fire with the warning of two witnesses, he`s חייב מיתה בידי (death from (death from are פטור) and פטור for the damage of the field. Now we see if you are חייב מיתה בידי אדם you don't pay for the damages.

The חורה מורה נורה שמות, if two people are fighting and they hit a pregnant women and kill the baby, there חייב מיתה בידי. In that case there is the word אסון which means fatal, we learn a אזירה שוה (which is, the same word in two places you learn something out from it) From the פסוק in berieshis that says, Yaakov did not want his sons to take Binyamin because of אסון (fatality) from צינים ופחים weather conditions (literally hot and cold) which is בידי שמים, and it says אסון there, so we learn out that if your חייב מיתה בידי שמים and you damage at the time, you don't have to pay for the damage's because both places say אסון.

asks, how do you know that when Yaakov was warning his children, it was about hot and cold which is בידי maybe he was warning them about lions and thieves which is מידי אדם? So now there won't be a גזירה שוה (because both case's are גמרא)? The גמרא answers he was warning them about בידי אדם and בידי שמים (hot and cold and lions and robbers).

The גמרא asks, hot and cold is really בידי אדם, which again takes away the גמירה מרא? The גמרא answers, really everything is בידי שמים, except hot and cold, so instead of learning the גזירה from hot and cold, we could learn it from lions and thieves, because it's בידי שמים.

There seems to be a difficulty in the גמרא, that תוספות brings up. בידי שמים asks, how could you say everything is בידי שמים, if a person could put himself in danger ,or take himself out of danger(for example a person wouldn't stand under a broken wall, and a person has a choice to kill himself)?

תוספות answers, it means anything that comes forced from it's impossible to stop it, except hot and cold (you could always add another blanket).

תוספות has another difficulty, it says והיסר ה' ממך כל חולי which means Hashem will take away all cold sicknesses. Which means cold and hot is really בידי שמים?

מוספות answers, nowadays it's either hot or cold in the world and it's are choice to either go somewhere cold if it's hot outside, or go inside if it's cold outside, but when משיח comes Hashem will take care of the cold and the heat and it'll be nice around you, and that's when its talking about that Hashem will take away all cold sicknesses.

We say in בראשית רבה Antoninus asked רבי to pray for him, said, 'ה should save you from the cold weather. Antoninus said, is this a blessing? I could just put on another blanket and I'll be warm. רבי said, Hashem should save you from the heat. Antoninus said back this is a good ברכה since it says no one

could hide from 'ה's heat. So we see from this that heat is really בידי שמים? מוספות answers, this is only talking to people on the road, or at war. However if you want you could save yourself from heat, like if you're in a house that's stone wall, or you could just go to your cellar, so we see now, it's also בידי אדם.

The practical lesson you could learn from this is ' $\pi$  gives us free choice during every day of our lives and we have to make sure to make the right decisions.



# קים ליה בדרבה מיניה

הת' רפאל ראסטן שיעור ג

A man who intentionally lights a field afire on Shabbos, not only is he breaking Shabbos and therefore bringing upon himself the death penalty, but he is also damaging someone else's property. Is he responsible to pay for those damages even as he is put to death?

There is a rule called קים ליה בדרבה מיניה, which means, if someone deserves two punishments by בית דין, one worse than the other, he only gets the worse of the two punishments. For example, in our case that someone lights a field afire on Shabbos he only gets the death penalty but does not have to pay. רבי says that this rule of קים ליה applies not only in a case of death conducted by בית דין but also in a case of death conducted בית דין שמים says this רבי נחוניא, תוספות אויר, whereas דין in regards to a מזיד applies only in a case of the two punishments.

Based on the above, תוספות explains that someone who eats  $^5$ שטור on מטור, is  $^6$ eom paying for the הקדש that he has eaten. Based on this, תוספות asks a question. Seemingly in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rabbinical court

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Heaven

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> This is discussing a case where it was done by mistake. Even though he does not get the death penalty, nevertheless he does not have to pay the lesser punishment.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> This is discussing a case where it was done on purpose.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Consecrated leaven

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Exempt

a similar case regarding someone who eats פסח תרומה חמץ, the  $^7$  should also be that he is פטור (since by eating you are חייב מיתה בידי שמים). Why do we find that the says that he has to pay?

To תוספות however this is no difficulty for he holds that there is an essential difference between the payment of הקדש and that of הקדש. Paying for he holds is like paying for any other damages, in that you have to pay for the loss caused. However if you are receiving the worse punishment you do not have to pay for the lesser punishment, (as we mentioned above regarding a field). However the payment for חרומה is different, although the rule of קים ליה applies, nevertheless there is a special קים ליה that the payment he pays is to atone for his sin of eating הקדש and does not apply to הקדש and does not apply to

According to רש"י, on the other hand, who holds that the rule of קים by a death בידי שמים is only by a case of מזיד and not in our case of שוגג there is no question why he has to pay by קים ליה he ate the בשוגג, תרומה and by תרומה the prip does not apply. However if the קים ליה does not apply by by the case of שוגג then why is he פטור by the case of שוגג which is also a שוגג

The שיטה מקובצת, and says that the reason that he is פטור in the case of הקדש is because he knew that what he was eating was מיתה and nevertheless he ate it במזיד. Therefore he is פטור from paying, (since he gets מיתה said that it was done by said that it was done by

<sup>7</sup> Law

שוגג is because he only knew that it was חמץ but he did not know that it was הקדש.

Now it is understood that in the case of someone who lights a field intentionally on Shabbos, thus bringing upon himself a going. Both מיתת בית דין will agree that he is פטור from paying for there is a קים ליה בדרבה מיניה.



 $<sup>^{8}</sup>$  A person who is סקילה מחלל שבת is חייב a סקילה of סקילה

#### חתימת העדים

הת' בן-ציון שיינברגר שיעור ג

כשכותבים שטר צריכים שתי עדים לחתום עליו, כדי שיוכל לתבוע ע"י השטר לאחר זמן, שאז התובע מביא אותם עדים, והם מקיימים חתימתם, ויכול להוציא ממון ע"י השטר. ובסגנון הש"ס – קיום שטרות. נמצא, שכל עד מוציא חצי הממון, וכמ"ש "על פי שנים עדים" חצי על פי זה, וחצי על פי זה.

הילכך, אם (בזמן תביעה) כבר מת אחד מן העדים, צריך להביא עוד שניים מן השוק להעיד על חתימתו של המת, אף אם העד הנשאר מכיר חתימת המת, לא יועיל שהוא יעיד על כת"י המת, שהרי כבר הוציא חצי ממון על פיו, כשמעיד על חתימתו, ואם הוא מעיד גם על חתימת המת הרי זה כולא ממונא נכי ריבעא על ידו (חצי ממון ע"י חתימתו ועוד רביעית ע"י עדותו על חתימת המת), וזה אסור.הילכך, העד החי מעיד על חתימת עצמו, ומביאין אחרים מן השוק להעיד על חתימת המת.

במסכת כתובות<sup>1</sup>, הקשה "ואי ליכא תרי אלא חד מאי" [כלומר: ואם אין שם אלא אחד מן השוק שמכיר חתימת המת] (וזה החי נמי מכירו) מאי נעביד? העד החי אינו יכול לצטרף עמו ולהעיד על חתימת המת, שא"כ, הוי כולא ממונא נכי ריבעא על ידו (כנ"ל) ומה לעשות?

אמר אביי, לכתוב חתימת ידו אחספא ומשליכו לב"ד, וב"ד מחזיקין אותו מהחרס, ואז יכול הוא והאחד מן השוק להעיד על חתימת המת.

וכותב הנמוק"י<sup>2</sup> – שהוא הדין אם יש עדים המכירים כתב ידו של ראובן שיכולים הם להעיד על החתימה של ראובן והוא יעיד על העד השני עם א' מהשוק. אבל אם הקדים ראובן והעיד על שלו, אפי' אם יבואו אחרים אח"כ ויעידו על חתימתו, הוי' האחרים יתר- ולכן כנטול דמי – זאת אומרת שמכיון שאין אנו צריכים להם, הוא כמו שאינם נמצאים.

<sup>.</sup>דף כא $^{1}$ 

י"ף בבא בתרא דף ל: בדפי הרי"ף

ומוסיף עליו הש"ך $^{5}$  שכל שכן היכא שכבר העיד על חתימת ידו שלא יועיל אח"כ לחתום על חספא, מכיון שכבר העיד הו' חתימתו יתר ואינו יועיל אח"כ אם מעיד על העד השני – הוי כולא ממונא נכי ריבעא על ידו.

ופליגי עלי' הקצות החושן 10 וסב"ל דבכה"ג (שחתם אחספא אחר שהעיד על כתב ידו) אתי שפיר – דבמקרה שבא עדים על חתימתו אחר שהעיד הוא, התם הוא דלא מועיל מכיון שכבר העיד על עצמו – הוי' האחרונים יתר וכנטול דמי. אבל במקרה שחתם כת"י בב"ד אחר שהעיד, אז כן מועיל חתימתו – דבכתב ידו אין לומר נטול – וא"כ לא הוי נכי ריבעה אפומא דחד.

ומבאר הקצות, שזהו דוקא אם חתם בפני ב"ד, ולכן הב"ד עצמן מכירין חתימתו, אבל אם כותב חתימתו לפני עדים ומשליכו לב"ד, ואין הב"ד מכירו כ"א ע"י עדים, הוי יתר וכנטול, כיון שכבר העיד העד עצמו, ועדות שניה לא מועיל אח"כ. משא"כ, אם העד כותב חתימתו בב"ד, וב"ד עצמן מכירו, (ולא ע"פ עדות) לא שייך לומר כנטול דמי, וכלא נמצא, שהרי הם עצמם ראו, ואז, מקיימין השטר ע"י ראיית ב"ד, ולא על פי עדות ראובן, ולא הוי כולא ממונא נכי ריבעא על ידו.

הקשה עליו הנתיבות המשפט, אם כבר העיד ראובן על חתימתו, ומשום זה אנו יודעים שהחתימה שבשטר שלו הוא, קודם שכתב חתימתו וראוהו בב"ד, א"כ, אין אנו צריכים ראיית ב"ד, ולא מוסיף כלום, ועדיין הוי כולא ממונא נכי ריבעא על ידו.

ותירץ הקצות בספרו משובב נתיבות 5, דודאי אם לאחר שהעיד ראובן על עצמו, כתב חתימתו בפני עדים ומשליכו לב"ד, הוי יתר וכנטול דמי, מכיון ששניהם עדויות ששמע הב"ד, ומקיימין השטר ע"פ עדות הראשון (שהוא העדאת ראובן), ואין צורך להעדות השניה. לכן, אם, אח"כ העד החי מצטרף עם אחד מן השוק, מאחר שכבר העיד על חתימתו, הוי כולא ממונא נכי ריבעא על ידו. אבל אם העיד ראובן על חתימתו, ואח"כ כתב חתימתו בפני ב"ד, שאין זה דומה להגדת עדות שהב"ד יודעים ע"י אחרים (העדים) אלא ב"ד עצמן ראו, (שהוא חזק יותר משמיעת עדות), בזה לא שייך לומר שהם יתר ואינם נמצאים.

שולחן ערוך חשן משפט סימן מ"ו ס"ק ל"ח  $^3$ 

על הנ"ל ס"ק י"ב <sup>4</sup>

על הנ"ל <sup>5</sup>

ואפשר לבאר החילוק בין שמיעת עדות לראיית כתיבת החתימה על פי מה שכתב הרבי בלקוטי שיחות חלק ו' ע' 121, שכשאדם שומע איזו דבר, יכול לשנותו בקלות, על פי הסבר המתאים בשכלו, כי בשמיעה, אין הדבר נחקק בנפשו כל כך ונשאר דבר חיצוני ונפרד ממציאותו, ולכן יכול לשנותו. משא"כ בראי', אז הדבר נחקק בפנימיות יותר, אינו משנה דעתו – מכיון שהוא עצמו ראוה, ולכן א"א אחרת – שכבר נחקק הענין בנפשו.

אף כאן, כיון ששמיעה אינו תופס בפנימיותו כל כך, במקרה שכבר העיד העד החי על חתימתו בב"ד, אין העדות אחר כך מוסיף כלום שאינו כבר היה בעדות הקודמת, ולכן הני עדים היתרים, כנטול דמי. אבל כשב"ד עצמן רואין כתיבת החתימה (וראיה חזק יותר משמיעה) אזי אין שייך לומר שאינו נמצא (וסמכינן רק על עדות החי), אלא מקיימים החתימה על פי ראיית ב"ד, ויכול העד לצטרף עם האחד מן השוק, ולא הוי כולא ממונא נכי ריבעא על ידו. (ובפרט, שקבלת ראי' זו הוי חזק יותר ופנימי יותר מהשמיעה – אע"פ שהיא קודמת – ולכן נעשית הראי' העיקר והשמיעה שלפני' נשארת כיתר וכנטול).

ואולי יש לומר, שמה שכתב הש"ך שכתיבת חתימתו בב"ד הוי כנטול, לאחר שהוא עצמו שכבר העיד על חתימתו (במכל שכן מהעדאת עדים על חתימתו לאחר שהעיד הוא עצמו על חתימתו) מתאים למה שמפרש קודם לכן על דברי הרמב"ם שכותב<sup>6</sup> "כותב חתימת ידו בפני עדים...ומשליכו בב"ד" (ולא כתב שיוכל לכתוב חתימתו בפני ב"ד עצמן) וזה לשון הש"ך "אפשר דס"ל להרמב"ם דדוקא חוץ לב"ד לפני עדים יחתום דאי יעשה כן בב"ד, נמצא דהוה ליה כמעיד בב"ד, כיון שחותם בב"ד כדי להכיר מתוך כך כתב ידו בב"ד, הוה ליה כמעיד ממש על חתימתו." לפי זה, כשהעד החי כותב חתימתו בב"ד, הוה עדות ממש ועדות בעלמא הוי יתר וכנטול לגבי העדות שכבר העיד על חתימתו משא"כ הקצות חולק שאין לדמותם כלל, וראיית ב"ד יותר חזק מסתם עדות.

<sup>6</sup> הל' עדות פרק ז' הלכה ה'

שם ס"ק ל"ו <sup>7</sup>

### וההוראה שלומדים מזה:

אנו צריכים שהכרתנו באלקות תהיה באופן של ראי', כלומר שהוא נחקק בנשמה ביותר חזק וביותר פנימי, עד ששום דבר, ואפילו היצ"ר לא יכול לעוקרו, אפילו ביגיע הרבה ודברים המתאימים בשכל. ולא יכול להיות באופן של שמיעה, שאינו נוגע לו כל כך, עד שהיצ"ר יכול לשנותו בקלות.



# מוקדש

# לחיזוק ההתקשרות לנשיאנו

כ"ק אדמו"ר זי"ע

畿

נדפס ע"י ולזכות מתיבתא דקורעל ספרינגס